


Polémicas Feministas





Polémicas Feministas

por

Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat
Oliván

Editorial Revolución





Presentación

No pedimos a nuestro público que busque en este libro
unidad o un cuerpo teórico acabado. Hemos reunido apuntes y

reflexiones de distinto nivel, escritos para tratar de responder a diferentes
interrogantes teóricos y políticos que se plantean en círculos feministas.

Al publicarlos todos juntos nos proponemos aportar algunas pince-
ladas útiles para ir construyendo una teoría de la opresión de la mujer
desde perspectivas teóricas marxistas y con una orientación política re-
volucionaria. No creemos que nuestras respuestas sean definitivas ni
incuestionables; pero si pensamos que pueden introducir alguna luz y
señalar pistas para continuar avanzando en el debate teórico y político.

Hemos dividido el libro en dos partes. En la primera reunimos los
artículos en los que se abordan cuestiones teóricas y políticas sobre la
opresión de la mujer. Así, en el primer artículo, escrito a partir de una
comunicación presentada en las Jornadas sobre marxismo organizadas
por el EMK 1 en la primavera de 1983, se responde a una preocupación
muy extendida en círculos feministas y de izquierda: ¿el materialismo
histórico proporciona alguna indicación para profundizar en la relación
entre los hombres y las mujeres y, por tanto, para abordar la opresión de
la mujer? Hemos tratado de responder a la cuestión reflexionando sobre
algunos de los principios básicos del materialismo histórico, expuestos
por Marx y Engels.

El segundo artículo aborda el debate sobre el trabajo doméstico, que
se mantuvo en el feminismo europeo y norteamericano en la década de

1Euskadiko Mugimendu Komunista (Movimiento Comunista de Euskadi).

i i i



los setenta, dentro del feminismo socialista, y que resulta útil, hoy, para
enmarcar nuestras opiniones sobre el papel del trabajo doméstico en la
opresión de la mujer. Originariamente, este trabajo se había preparado
para las Jornadas que los CAES 2 de Euskadi organizaron en junio de
1984 sobre trabajo y clase obrera.

El tercer artículo, "La mujer las clases sociales", aborda una polémica
de actualidad permanente en el movimiento feminista: el significado
político del antagonismo entre los hombres y las mujeres en la socie-
dad de clases. En relación con esta polémica incluimos una crítica a las
posiciones de Christine Delphy sobre esta cuestión.

La segunda parte reúne artículos más antiguos sobre la historia del
movimiento feminista del siglo XIX, publicados en el periódico "Servir
al Pueblo 2escritos a raíz de la celebración del cincuentenario de la con-
cesión del voto a las mujeres (1981) y del interés que entonces se despertó
por el movimiento sufragista. Incluimos también otros artículos ya pu-
blicados, pero que en nuestra opinión completan la visión histórica que
pretendemos ofrecer.

Somos conscientes de las lagunas e interrogantes que dejamos abier-
tos así como de las cuestiones importantes que no hemos abordado.
Ello nos anima a seguir trabajando en la investigación y en la práctica fe-
minista con el objetivo de impulsar la lucha de liberación de las mujeres
hacia una sociedad sin explotación ni opresión.

2Centro de Asesoramiento y Estudios Sindicales.



Capítulo I

Materialismo
histórico y familia

El siglo XIX hereda los planteamientos de la Ilustración y los prin-
cipios liberales que la experiencia de la Revolución francesa y, en otro
terreno, el Romanticismo habían contribuido a difundir 1.

Ya en el siglo XVIII y más tarde, en el siglo XIX, se había planteado,
tanto en el terreno de las ideas como de la práctica política, la cuestión
de la igualdad de los sexos. El derecho de ciudadanía para las mujeres se
debate en la Asamblea Nacional de la Francia revolucionaria, donde el
Marqués de Condorcet declaraba:

". . . Los derechos de los hombres derivan únicamente del hecho de
que son seres sensibles, susceptibles de adquirir ideas. Por tanto, al tener
las mujeres esas mismas cualidades, necesariamente deben disfrutar de
idénticos derechos, y quien vota en contra del derecho de otro ser, sean
cuales sean su religión, el color de su piel o su sexo, renuncia a los suyos
en ese preciso momento"2.

Las propias mujeres, lanzadas a la lucha revolucionaria, reclamarán
en justicia la extensión de los principios de igualdad y libertad para ellas

1Véase, en este mismo libro, Ïgualdad y feminismo: una historia reciente".
2Marqués de Condorcet, Apunte para un cuaderno histórico de los progresos del

espíritu humano.

1



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

mismas. Olimpia de Gouges redactó la Declaración de los Derechos
de la Mujer y la Ciudadana parafraseando el manifiesto revoluciona-
rio. Numerosas mujeres, agrupadas en los clubs de los "desarrapados",
exigirán también la igualdad.

El siglo XIX es la época en la que la cuestión de la mujer se convierte
en polémica y agitación. En 1792 Mary Wollstonecraft había escrito Vin-
dicación de los derechos de la mujer, primer libro feminista escrito por
una mujer, que llegó a convertirse en un símbolo del feminismo mun-
dial. John Stuart Mill, defensor también de los derechos de la mujer,
escribe una obra que tendrá gran influencia en el movimiento feminis-
ta decimonónico, La sujeción de la mujer (1869), en el que subraya el
carácter cultural de la llamada naturaleza femenina:

"Lo que ahora se llama naturaleza de la mujer es algo eminentemente
artificial, resultado de una represión forzada en determinadas direccio-
nes y de un estímulo antinatural en otras"3.

El movimiento feminista despliega ya una importante actividad, espe-
cialmente en Gran Bretaña y los EE.UU., reivindicando igualdad ante
la ley, derecho al voto, igualdad de oportunidades en la educación, y
comienza también a plantearse cuestiones laborales. La Declaración de
Seneca Falls, manifiesto del feminismo norteamericano, es de 1848, el
mismo año de la publicación del Manifiesto Comunista.

También el comienzo del siglo trae el desarrollo de los movimientos
socialistas llamados más tarde utópicos. Owen, Fourier. . . en su crí-
tica a la sociedad burguesa denunciarán la familia como base de una
sociedad injusta y fuente de desigualdades y prefigurarán fórmulas de
convivencia que establecen relaciones diferentes entre los sexos. Owen,
por ejemplo, califica al matrimonio de "maldita institución"4 y Fourier
dedica parte de su obra a denunciar la opresión de la mujer:

3John Stuart Mill, "La discriminación de la mujer.en La igualdad de los sexos, Ed.
Guadarrama, Madrid 1973, pág. 108.

4A. L. Morton Vida e ideas de Robert Owen, Ed. Ciencia Nueva, Madrid 1968,
pág. 159.

2



Polémicas Feministas

"Desde una perspectiva general, los adelantos sociales y los cambios
de épocas se efectúan en virtud del progreso de la mujer hacia la libertad,
y la decadencia del orden social se efectúa en virtud de la disminución
de la libertad de la mujer"5.

En este contexto, Marx y Engels recogen los planteamientos más po-
sitivos de su siglo y afirman rotundamente la igualdad de los sexos, al
mismo tiempo que proclaman la abolición de la familia en la futura so-
ciedad comunista. Denuncian la falacia del concepto burgués de igual-
dad y afirman que la verdadera igualdad entre los sexos habrá de pasar
por la independencia económica de la mujer y, por tanto, por su incor-
poración al trabajo asalariado:

". . .el carácter particular del predominio del hombre sobre la mujer
en la familia moderna, así como la necesidad y la manera de establecer
una igualdad social efectiva de ambos no se manifestarán con toda ni-
tidez sino cuando el hombre y la mujer tengan, según la ley, derechos
absolutamen te iguales. Entonces se verá que la manumisión de la mu-
jer exige como condición primera la reincorporación de todo el sexo
femenino a la industria social, lo que a su vez requiere que se suprima
la familia individual como unidad económica de la sociedad"6.

August Bebel alude a los sufrimientos de las mujeres y a los privilegios
masculinos incluso entre la clase obrera, aunque, en última instancia,
mantenga una visión bastante tradicional sobre la mujer y su misión ma-
ternal. Veamos algunos párrafos de una de las obras que más ha influido
en el movimiento socialista del siglo pasado en lo que a la cuestión de
la mujer se refiere:

"La mayoría de los hombres no consideran a la mujer sino como un
instrumento de placer y lucro y repugna a sus preocupaciones el reco-
nocerla igual en derecho. Para ellos, la mujer debe ser sumisa, obediente,
vivir confinada exclusivamente en el hogar, y, en todo lo demás, que

5Charles Fourier. Citado por R.J. Evans en Las feministas, Ed. Siglo XXI, Madrid
1980, pág. 180.

6F. Engels, El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado, Obras escogidas
II, Ed. Progreso, Moscú 1966, pág. 231.

3



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

mande sin obstáculos .el rey de la creación"(. . .) Cuanto más se someta
y doble el cuello, más fama adquiere de "sensata, honrada y virtuosa",
aunque sucumba bajo el peso de los dolores físicos y morales que son
la consecuencia de su situación de oprimida".

.Al hombre le agrada y satisface esta situación y saca de ella ventaja.
Place a su orgullo, a su egoismo y a su interés representar el papel del más
fuerte y del amo y, como todos los déspotas, difícilmente se deja influir
por los dictados de la razón. Es evidente que las mujeres están intere-
sadas en agitarse para mejorar la situación, en emanciparse -digámoslo
de una vez-; pero que no cuenten con los For hombres, así como los
proletarios no tienen que contar con la burguesía"7.

¡Qué pronto se olvidaron estas palabras, si es que alguna vez fueron
comprendidas!

Los planteamientos anteriores, sin embargo, no superan los ya avan-
zados por personajes liberales o por algunos de los socialistas utópicos.

Nuestro interés, en este escrito, se dirige más bien hacia aquellos tex-
tos de los que podemos extraer alguna observación útil, algún instru-
mento teórico que pueda servir para avanzar en el análisis científico de
la opresión de la mujer. Y en este campo no es mucho lo que encontra-
mos en Marx y en Engels si lo que buscamos son análisis específicos y
globales. No obstante, hay un punto de partida de inmenso valor, que
es el haber roto con el pensamiento idealista y con el materialismo no
dialéctico, y haber proporcionado instrumentos teóricos para el análisis
científico de las sociedades humanas.

Encontraremos, pues, referencias de interés en algunas obras de Marx
y de Engels, concretamente en La Ideologia Alemana y en el prólogo
de Engels a la primera edición de su trabajo El origen de la Familia, la
Propiedad Privada y el Estado, así como en la primera parte de esta obra.
En ellas se exponen los principios del materialismo histórico, y en la
segunda, se aborda directamente el estudio de la organización familiar
y las relaciones entre los sexos.

7August Bebel, La Mujer, Ed. Fontamara, Barcelona 1975, págs. 99 Y 155.

4



Polémicas Feministas

Por otra parte, El Capital, en la medida en que proporciona la teoría
del modo de producción capitalista, es un texto imprescindible para
entrar en el debate sobre el trabajo doméstico. De ello trataremos en
otro artículo.

Las investigaciones de juventud de Engels, expuestas en La situación
de la clase obrera en Inglaterra, aportan numerosos datos sobre el tra-
bajo de las mujeres y la situación de las familias obreras en el auge de la
revolución industrial, datos que, a su vez, sirven de apoyo para algunos
de los capítulos históricos de El Capital.

Y poco más podemos destacar a no ser alguna referencia de pasada,
como la explicación de la consigna sobre la abolición de la familia con-
tenida en El Manifiesto Comunista.

La Ideologia Alemana, escrita en colaboración por Marx y Engels en
1845, permaneció mucho tiempo inédita. Sobre esta obra escribe Marx,
en el Prólogo a la Contribución a la Crítica de la Economía Política,
que fue el fruto de çontrastar conjuntamente nuestro punto de vista
con el ideológico de la filosoffa alemana; en realidad, liquidar nuestra
conciencia filosófica anterior"8. Se trata, pues, de una especie de ajuste
de cuentas con las concepciones idealistas de los posthegelianos y, al
mismo tiempo, una exposición de los fundamentos materialistas del
desarrollo histórico y de la ideología.

.Esta concepción de la historia consiste, pues, en exponer el proceso
real de producción, partiendo para ello de la producción material de la
vida inmediata, y en concebir la forma de intercambio correspondiente
a este modo de producción y engendrada por él, es decir, la sociedad civil
en sus diferentes fases, como el fundamento de toda la historia. . ."9.

Y la sociedad civil, en tanto que forma histórica de producción e
intercambio, "tiene como premisa y fundamento la familia simple y la
familia compuesta, lo que suele llamarse tribu. . ."10.

8Carlos Marx, Prólogo de la Contribución a la Crítica de la Economía Política,
Obras escogidas I, Ed. Progreso, Moscú 1966, pág. 349.

9Carlos Marx y Federico Engels, La Ideología Alemana, Ed. Grijalbo, Barcelona
1970, pág. 40.

10Ibidem, pág. 38.

5



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Como premisa de todo desarrollo histórico, en tanto que actividad
social, advierten tres aspectos, que son ya factores históricos:

El primer factor es la producción de la vida material misma; es de-
cir, la producción de los medios indispensables para la satisfacción de
necesidades vitales, tales como comer, beber, vestirse. . .

El segundo aspecto es la creación de nuevas necesidades derivadas de
lo anterior.

Y el tercer factor histórico, que interviene en el desarrollo de las so-
ciedades humanas, es la relación entre los hombres y las mujeres para la
procreación y, por tanto, la familia y las relaciones sociales que en ella
se establecen:

.Esta familia, que al principio constituye la única relación social, más
tarde, cuando las necesidades, al multiplicarse, crean nuevas relaciones
sociales y, a su vez, al aumentar el censo humano, brotan nuevas nece-
sidades, pasa a ser . . . una relación secundaria y tiene, por tanto, que
tratarse y desarrollarse con arreglo a los datos empíricos existentes, y no
ajustándose al çoncepto de la familia misma. . ."11.

Con el desarrollo de la producción, el aumento de las necesidades y
el crecimiento de la población, aparece la división del trabajo. En un
primer momento, la división del trabajo a que se refieren Marx y Engels
parece consistir en un simple reparto de tareas en función de las nece-
sidades, de meras coincidencias o un reparto introducido de un modo
natural en atención a condiciones físicas o a diferencias sexuales:

"De este modo se desarrolla la división del trabajo, que originariamen-
te no pasaba de la división del trabajo en el acto sexual y, más tarde, de
una división del trabajo introducida de un modo "natural.en atención
a las dotes físicas (por ejemplo la fuerza corporal), a las necesidades, las
coincidencias fortuitas, etc. etc."12.

Pero la verdadera división del trabajo es la que genera contradicciones,
la que trae como consecuencia la división entre el trabajo intelectual y
el trabajo manual, la que trae como consecuencia el que "las activida-

11Ibidem, pág. 29.
12Ibidem, pág. 32.

6



Polémicas Feministas

des espirituales y materiales, el disfrute y el trabajo, la producción y el
consumo, se asignen a diferentes individuos".

Esta división del trabajo, que genera contradicciones y antagonismos,
conlleva la distribución desigual del trabajo y de sus productos:

Çon la división del trabajo, que lleva implícitas todas estas contradic-
ciones y que descansa, a su vez, sobre la divi sión natural del trabajo en
el seno de la familia y en la división de la sociedad en diversas familias
contrapuestas, se da, al mismo tiempo, la distribución y, concretamen-
te, la distribución desigual, tanto cuantitativa como cualitativamente
del trabajo y de sus productos; es decir, la propiedad, cuyo primer ger-
men, cuya forma inicial se contiene ya en la familia donde la mujer y los
hijos son esclavos del marido. La esclavitud, todavía muy rudimenta-
ria, ciertamente, latente en la familia, es la primera forma de propiedad,
que, por lo demás, ya aquí corresponde perfectamente a la definición
de los modernos economistas, según la cual es el derecho a disponer de
la fuerza de trabajo de otros. Por lo demás, división del trabajo y pro-
piedad privada son términos idénticos: uno de ellos dice, referido a la
esclavitud, lo mismo que el otro, referido al producto de ésta"13.

Hemos copiado los párrafos anteriores porque creemos que dejan
claro que la división del trabajo procede de la propiedad y de la distribu-
ción desigual de los productos del trabajo; sin embargo, algunas de las
frases anteriores, tomadas fuera de contexto, han servido para abonar te-
sis de tipo biologista o "naturalista"dentro de la teoría feminista, puesto
que se habla de "división del trabajo en el acto sexual"(se refiere, eviden-
temente, a la procreación) o "división natural del trabajo en el seno de
la familia". Ciertamente, estas frases se prestan a confusión; porque si
se refieren al hecho de parir, no parece que se pueda hablar de división
del trabajo, sino, como señala Celia Amorós, de üna diferencia en las
funciones reproductoras que corresponden respectivamente al macho
y a la hembra de la especie humana, como ocurre en otras especies de

13Ibidem, pág. 33.

7



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

mamíferos, hecho determinado por la propia biologia"14. Si se refieren
a algo más que a la mera reproducción biológica, ya no se puede hablar
de una división natural, sino social.

En El Origen de la Familia. . ., de Engels, hay otra frase, muy citada
en la literatura feminista, de resonancias naturalistas. Refiriéndose a La
Ideología Alemana, Engels escribe:

.En un viejo manuscrito inédito, redactado en 1846 por Marx y por mí,
encuentro esta frase: "La primera división del trabajo es la que se hizo
entre el hombre y la mujer para la procreación de los hijos"15.

Ya hemos comentado el sentido de este párrafo en La Ideología Ale-
mana. Pero además, cuando Engels recuerda esta frase, está hablando de
la monogamia, no de las familias primitivas. Y pocas líneas antes había
escrito:

"[La monogamia] fue la primera forma de familia que no se basaba en
condiciones naturales sino económicas, y concretamente en el triunfo
de la propiedad privada sobre la propiedad común primitiva, originada
espontáneamente"

Y por eso, añadirá, la monogamia:
.Entra en la escena bajo forma de esclavizamiento de un sexo por el

otro, como la proclamación de un conflicto entre los sexos, desconocido
hasta entonces en la prehistoria 16.

Parece difícil derivar de aquí tesis de tipo biologista sobre la opresión
de la mujer. No obstante,creemos poder señalar dos aspectos cuando
menos ambiguos en el discurso teórico de Engels.

Uno es el problema de los orígenes de la opresión de la mujer. Pode-
mos aceptar que la apropiación de los excedentes -la riquezaha sido el
origen histórico de todas las opresiones y explotaciones. El que hayan
sido unos hombres los dominantes y otros los dominados pudo haberse
debido a causas fortuitas, a la mayor fuerza física y sobre todo al enfren-

14Celia Amorós, Notas sobre la ideología de la división sexual del trabajo. En Teoría,
núm. 2.

15F. Engels, El Origen. . ., pág. 223.
16Ibidem, pág. 222.

8



Polémicas Feministas

tamiento de unas tribus con otras y al esclavizamiento de los vencidos
17. La cuestión no parece revestir mayor complicación.

Ahora bien, ¿por qué los hombres, sin excepciones significativas, han
dominado a las mujeres? En otras palabras, ¿por qué un reparto de tareas
igualitario se convirtió en una distribución desigual y en una división
del trabajo opresiva? ¿Acaso por causa de esa división natural primiti-
va, que si es natural no puede consistir más que en el hecho de parir y
amamantar?

Engels proporciona una explicación aplicable a las sociedades ganade-
ras, explicación en la que se mezclan factores biológicos, como el tener
los hijos, con factores ya culturales, como el de quedarse en el hogar cui-
dandolos 18. En todo caso, para generalizar esta explicación habría que
tener un conocimiento más riguroso de las sociedades prehistóricas.

17.Era ya conveniente conseguir más fuerza de trabajo, y la guerra la suministro: los
prisioneros fueron transformados en esclavos. Dadas las condiciones históricas de
aquel entonces, la primera gran división social del trabajo, al aumentar la producti-
vidad de este y, por consiguiente, la riqueza y al extender el campo de la actividad
productora, tenía que traer consigo necesariamente la esclavitud. De la primera gran
división social del trabajo nació la primera gran escisión de la sociedad en dos clases:
señores y esclavos, explotadores y explotados". Ibidem, pág. 310.

18"Nada sabemos hasta ahora acerca de cuándo y cómo pasaron los rebaños de
propiedad común de la tribu o de la gens a ser patrimonio de los distintos cabezas
de familia; pero en lo esencial, ello debió acontecer en ese estadio (estadio inferior de
la barbarie). Y con la aparición de los rebaños y las demás riquezas nuevas, se produ-
jo una revolución en la familia. La industria habla sido siempre asunto del hombre;
los medios necesarios para ella eran producidos por él y propiedad suya. Los rebaños
constituían la nueva industria; su domesticación al principio y su cuidado después
eran obra del hombre. Por eso el ganado le pertenecía, así como las mercancías y los
esclavos que obtenía a cambio de él. Todo excedente que dejaba ahora la producción
pertenecía al hombre; la mujer participaba en su consumo, pero no tenía ninguna
participación en su propiedad. . . La división del trabajo en la familia había sido la
base para distribuir la propiedad entre el hombre y la mujer. Esta división del trabajo
continuaba siendo la misma, pero ahora trastornaba por completo las relaciones do-
mésticas existentes por la mera razón de que la división del trabajo fuera de la familia
había cambiado". Ibidem, págs. 310-311.

9



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

En nuestra opinión, sin embargo, la cuestión no parece revestir dema-
siada trascendencia, aunque parece interesante clarificar algunos puntos
de vista:

Primero: la opresión de la mujer parece tan antigua como la opresión
misma. Segundo: es preciso evitar todo determinismo biológico, lo que
no impide que tengamos en cuenta la influencia de factores derivados
de diferencias biológicas (como parir o no parir). Tercero: podemos pre-
sumir que la primitiva división del trabajo entre los sexos -o reparto de
tareas aunque no implicase desigualdades, era ya una división histórica,
cultural, como lo es toda relación social, aun cuando en el desarrollo de
esa cultura pudiera haber influido la naturaleza biológica de las perso-
nas.

El otro problema reside en el concepto de monogamia. Tal como lo
emplea Engels en El Origen. . .parece un concepto univoco y generaliza-
dor y, por tanto, ahistórico. En realidad, llama monogamica a la familia
desde que aparece claramente la opresión de la mujer y parece que la
base de la monogamia sea siempre y sólo la trasmisión de la propiedad. Y
no parece encontrar grandes variaciones en el rápido vistazo que da a la
familia monógama desde el comienzo de la civilizacion hasta la familia
burguesa.

Pensamos que una aplicación más consecuente del materialismo his-
tórico invita a una profundización más rigurosa en el examen de las
formas familiares y en su relación con las formas de producción, tal
como se nos indica en La Ideología Alemana. Volviendo a La Ideolo-
gía Alemana señalaremos otra idea de interés que se desprende de la
consideración materialista de la historia: es la constatación del carácter
histórico de las formas familiares y su entronque en el conjunto social.

En una cita anterior se nos advertía que el estudio de la familia debía
partir de los datos empíricos existentes, abandonando la consideración
de un çoncepto de la familia misma". En la polémica con Max Stirner
("San Max"), Marx y Engels combaten el pensamiento idealista de éste
cuando analiza la familia como una forma ideológica independiente de
las bases materiales que hacen posible:

10



Polémicas Feministas

"No hay por qué hablar de la familia en general. La burguesía impri-
me históricamente a la familia el carácter de familia burguesa. . ."19.

Y así, la familia persiste a pesar de los repetidos .anuncios"de disolu-
ción, porque:

". . . su existencia está impuesta como una necesidad por su entron-
que con el modo de producción, independientemente de la voluntad
de la sociedad burguesa"20.

Todo el texto reviste gran interés pues reproduce, de alguna manera,
una polémica de actualidad: la posible desaparición de la familia y/o la
opresión de la mujer en la sociedad capitalista.

En un párrafo muy citado del prólogo de Engels a su obra El Ori-
gen de la familia. . . se resume la concepción materialista de la historia
expuesta en-La Ideología Alemana:

"Según la teoría materialista, el factor decisivo en la historia es, a fin de
cuentas, la producción y reproducción de la vida inmediata. Pero esta
producción y reproducción son de dos clases. De una parte, la produc-
ción de los medios de existencia, de productos alimenticios, de ropa, de
vivienda y de los instrumentos que para producir todo esto se necesitan;
de otra parte, la reproducción del hombre mismo, la continuación de
la especie".

Y añade:
.El orden social en que viven los hombres en una época o en un país

dados, está condicionado por esas dos especies de producción: por el
grado de desarrollo del trabajo, de una parte, y de la familia, de la otra"21.

La conclusión es evidente: si queremos conocer una formación social,
es preciso analizar las relaciones entre los sexos y el papel de la familia.
Del mismo modo, la historia humana es también la historia de las formas
familiares, porque la base material no la constituye solamente el modo
de producción de la riqueza, sino de la vida (¡cuidado!, no en el sentido
estrictamente bioló gico, sino en el sentido social).

19La Ideología Alemana, pág. 207.
20Ibidem, pág. 208.
21El Origen. . ., págs. 168 y 169.

11



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Sin embargo, también al hablar de la reproducción contramos en
Engels ambigüedades e indefiniciones de los conceptos. Si unas veces
insiste en la importancia de la familia, en su autonomía relativa dentro
del orden social, en otras ocasiones tiende a subsumir la reproducción
producción. Al final del párrafo antes citado, leemos:

". . . su lugar (el de la sociedad antigua) lo ocupa una nueva sociedad
organizada en Estado y cuyas unidades inferiores no son ya gentilicias,
sino unidades territoriales, se trata de una sociedad en la que el régimen
familiar está completamente sometido a las relaciones de propiedad y en
la que se desarrollan libremente las contradicciones de clase y la lucha
de clases, que constituyen el contenido de toda la historia escrita hasta
nuestros días".

Aunque estas afirmaciones no anulan por completo la autonomía
relativa de la familia -el propio Engels subraya la palabra .escrita"sin em-
bargo pueden dar pie a integrar por completo las relaciones familiares
en las relaciones de producción y en la lucha de clases, olvidando su
papel específico.

Como señala Celia Amorós, Engels se queda sin saber qué hacer teó-
ricamente con la reproducción. El marxismo no elaboró una teoría de la
familia y, a la larga, las relaciones para la reproducción acabaron siendo
subsumidas en las relaciones de producción (cuya teoría sí elaboró el
marxismo de modo riguroso) o explicadas por analogía.

Marx y Engels, así como los teóricos posteriores, abandonaron practi-
camente el tema para centrarse en el estudio de la producción, especial-
mente del modo de producción capitalista y su superestructura política
y en la lucha de clases.

Ciertamente, una vez que se constata el hecho de que .a producción
de la vida inmediata 2el intercambio se desplazan del ámbito de la fami-
lia, el análisis marxista se centra en el campo de la producción e inter-
cambio de mercancías, en la formación y acción de las clases sociales, en
su papel en tanto que agente de la historia, etc., y se abandona casi por
completo la reflexión sobre la familia y las relaciones entre los sexos. Y
ello a pesar de aquellas afirmaciones en las que la familia se considera

12



Polémicas Feministas

como parte integrante de una formación social y su historia, como parte
de la historia de las sociedades humanas.

En realidad el olvido no fue completo. Por ejemplo, si bien no existe
una aproximación en términos de análisis económico al trabajo de la
mujer en la familia para la manutención y cuidado de sus miembros,
tenemos, sin embargo, algunas reflexiones. Así, Engels destaca que se
trata de un trabajo que ocupa una gran parte del tiempo de la vida de la
mujer, hasta el punto de que le impide acceder al trabajo asalariado; de
ahí que abogue por la socialización del cuidado de los hijos y de otras
tareas domésticas:

“El gobierno del hogar se transformó en servicio privado; la mujer
se convirtió en la criada principal, sin tomar ya parte en la producción
social. Sólo la gran industria de nuestros días le ha abierto de nuevo
-aunque sólo a la proletariael camino de la producción social. Pero esto
se ha hecho de tal suerte que si la mujer cumple con sus deberes en
el servicio privado de la familia, queda excluída del trabajo social y no
puede ganar nada, y si quiere tomar parte en la industria social y ganar
por su cuenta, le es imposible cumplir con sus deberes de familia"22.

La salida está, como veíamos anteriormente, en la supresión de la
familia y la reincorporación de la mujer a la producción social.

En El Capital encontramos alguna referencia al trabajo de la mujer
en el cuidado de la familia; una valoración en términos monetarios de
este trabajo en el caso de que lo desempeñe üna sustituta 2no el ama de
casa, con la consiguiente repercusión en los ingresos familiares. . . 23, y la
definición del valor de la fuerza de trabajo. Sobre ello volveremos en un
artículo próximo 24. Se trata, en todo caso, de apuntes insuficientes, por
lo que el análisis del papel del trabajo doméstico en la sociedad capitalis-
ta, en términos marxistas, es una de las tareas que ocupa la investigación
y elaboración del feminismo marxista contemporáneo.

22El Origen . . ., pág. 230.
23El Capital E.D.A.F., Madrid 1967, pág. 413 y 414.
24Ver en este mismo libro: Las mujeres y las clases sociales.

13



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Por lo demás, en El Origen de la Familia. . . y, dejando a un lado el
entusiasmo que en el autor suscitaron las investigaciones de Morgan, se
desarrollan algunas cuestiones de interés.

Se establece que las relaciones entre los sexos en la familia son rela-
ciones de conflicto, de antagonismo, de opresión de las mujeres por los
hombres. Hablando de la monogamia, Engels dirá que:

.entra en escena bajo la forma del esclavizamiento de un sexo por el
otro, como la proclamación de un conflicto entre los sexos desconocido
hasta entonces en la prehistoria"25.

Y afirma que el conflicto entre los sexos en la monogamia prefigura la
naturaleza de las contradicciones y de los antagonismos de la sociedad
de clases:

"La monogamia es la forma celular de la sociedad civilizada en la cual
podemos estudiar ya la naturaleza de las concontradicciones y de los
antagonismos que alcanzan su pleno desarrollo en esta sociedad"26.

Pero apenas profundiza en el carácter de este antagonismo y, precisa-
mente por la ausencia de una teoría de la familia, se limita a establecer
comparaciones: .El hombre es, en la familia, el burgués; la mujer repre-
senta en ella al proletario"27.

Por otra parte, la explicación que ofrece para fundamentar la familia
burguesa no parece satisfactoria. Se trata de la necesidad de asegurar
hijos legítimos para transmitir la propiedad: "[La familia monogámica]
se funda en el predominio del hombre; su fin expreso es el de procrear
hijos cuya paternidad sea indiscutible; y esa paternidad indiscutible se
exige porque los hijos, en calidad de herederos directos, han de entrar un
día en posesión de los bienes de su padre"28. De este modo se relaciona
la familia con la propiedad privada y se justifica su razón de ser en la so-
ciedad capicapitalista. Sin embargo, y sin pretender negar la influencia
de factores económicos en la existencia de la familia y en la forma que

25El Origen. . ., pág. 223.
26Ibidem.
27Ibidem, pág. 231.
28Ibidem, pág. 219.

14



Polémicas Feministas

adopta en la sociedad de clases, nos parece una explicación a todas luces
insuficiente. Además, desde un punto de vista objetivo (es decir, al mar-
gen de los deseos de cada capitalista individual) no parece que la familia
sea la única, ni siquiera la principal vía de transmisión y concentración
de capital en la sociedad capita-lista contemporánea.

Este punto de vista de Engels es, por otra parte, coherente con el aná-
lisis que hace y que Marx comparte de la familia en la clase obrera. Al
ser la transmisión de la propiedad la base de la familia en la sociedad
burguesa y al ser el trabajo asalariado la vía para la emancipación de la
mujer, es fácil deducir de aquí la disolución de la familia entre el pro-
letariado. Por una parte, porque carece de propiedad que transmitir;
por otra, porque la incorporación masiva de las mujeres al trabajo en la
industria fue un fenómeno característico de la revolución industrial en
Inglaterra, en los años que Marx y Engels la estudiaron.

.Aquí [en el proletariado] faltan por completo los bienes de fortuna,
para cuya conservación y transmisión por herencia fueron instituidos
precisamente la monogamia y el dominio del hombre; y, por ello, aquí
también falta todo motivo para establecer la supremacía masculina"29.

Y en El Manifiesto Comunista’.
"Las declamaciones burguesas sobre la familia y la educación, sobre

los dulces lazos que unen a los padres con sus hijos, resultan más repug-
nantes a medida que la gran industria destruye todo vínculo de familia
para el proletariado y tras forma a los niños en simples artículos de co-
mercio, en simples instrumentos de trabajo"30.

De acuerdo con los datos que Engels maneja en La situación de la cla-
se obrera en Inglaterra y con los que Marx recoge en El Capital, el acceso
de la mujer al trabajo industrial se dio en proporciones semejantes y aun
superiores que el de los hombres, sin gran diferenciación cualitativa en
los empleos, y ello apareció como una tendencia irreversible.

"De los 419.560 obreros industriales del imperio británico (1839)
192.887, es decir, casi la mitad, eran de menos de 18 años y 242.296 de

29Ibidem, pág. 228.
30El Manifiesto Comunista, O.E.I., Ed. Progreso, Moscú 1966, pág. 36.

15



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

sexo femenino (. . .). En las fábricas de algodón, el 541
4

; en las fábricas
de lana, el 691

2
; en las fábricas de seda, el 701

2
; en la hiladuría de lino, el

601
2

por ciento del número total de obreros eran de sexo femenino.
Resulta, de algunos datos presentados por los mismos fabricantes,

que numerosas son las mujeres casadas que trabajan en las fábricas: en
412 fábricas de Lancashire trabajan 10.721; de sus maridos, solamente
5.314 tenían trabajo en las fábricas. . . De modo que por cada fábrica,
dos o tres hombres viven del trabajo de su mujer"31. Por otra parte, y
desde un punto de vista teórico, Marx había establecido, al analizar el
carácter del capital, que éste demanda trabajo indiferenciado, fuerza de
trabajo en general:

"Por lo que respecta a la clase obrera, las diferencias de edad y sexo
pierden toda significación social. No hay más que instrumentos de tra-
bajo, cuyo coste varía según la edad y el sexo"32.

Las diferencias o discriminaciones dependerán, pues, del grado de
explotación, pero no del carácter cualitativo del trabajo realizado.

Las relaciones de opresión que se dan en la familia obrera y que tan-
to Marx como Engels reconocen son vistas como reminiscencias de la
ideología burguesa, atavismos que carecen de base material: la familia
está en vías de extinción entre el proletariado.

.Además, sobre todo desde que la gran industria ha arrancado del
hogar a la mujer para arrojarla al mercado de trabajo y a la fábrica, con-
virtiéndola bastante a menudo en el sostén de la casa, han quedado des-
provistos de toda base los últimos restos de la supremacía del hombre
en el hogar del proletario, excepto, quizás, cierta brutalidad para con las
mujeres, muy arraigada desde el establecimiento de la monogamia"33.

La desaparición de la familia se presenta, entonces, como una nece-
sidad histórica derivada de la supresión de la propiedad privada de los
medios de producción y de la liberación de las fuerzas productivas, que

31F. Engels, La situación de la clase obrera en Inglaterra, Akal Ed., Madrid 1976,
págs. 181 y 182.

32El Manifiesto Comunista, pág. 27.
33El Origen. . ., pág. 229.

16



Polémicas Feministas

ha de proporcionar trabajo suficiente. Y por esta vía, la liberación de
la mujer queda sumida, mecánicamente, en la revolución socialista; in-
cluída, sin ninguna especificidad, en la lucha de clases.

La experiencia, huelga decirlo, ha demostrado los aspectos erróneos
de estas tesis. Si bien es cierto que en los momentos álgidos de la indus-
trialización en Inglaterra y en algunos otros países, la incorporación de
la mujer al trabajo modificó durante algún tiempo las relaciones fami-
liares en la clase obrera industrial en formación, no es menos cierto que
las mujeres regresaron al hogar, con la paulatina extensión del salario
familiar, y la familia se recompuso entre la clase obrera a semejanza del
modelo familiar de la burguesía.

La reincorporación posterior de las mujeres al trabajo fuera del ho-
gar se realizó siempre salvaguardando en lo posiblela estabilidad de las
familias, aun a costa de la doble jornada para las mujeres, con la pro-
mulgación de leyes proteccionistas, la extensión del trabajo a domicilio
o a tiempo parcial y, en el mejor de los casos, con la creación de servi-
cios sociales, todo ello unido a las conquistas obreras, especialmente la
disminución de la jornada laboral y la mejora de las condiciones físicas
de trabajo. Por otra parte, la división del trabajo en función del sexo se
proyectó al trabajo asalariado, y no sólo en lo que se refiere al grado de
explotación, sino en la segregación de empleos, división basada en facto-
res más complejos: poder, importancia social, reproducción del papel
de la mujer en la familia. . . y se impuso una consideración del trabajo
de la mujer como subsidiario del trabajo del marido y/o, en cierta me-
dida, como una necesidad contradictoria con su "verdadero"papel en la
familia.

Hoy podemos contemplar este proceso como un perjuicio para las
mujeres y para la clase obrera en su conjunto. Para las mujeres, porque
perdieron la oportunidad de librarse de la opresión familiar, de situarse
en mejores condiciones para luchar contra su discriminación. Para la
clase obrera, porque pudo haberse construido una clase más fuerte, más
numerosa, más unida y sin embargo, se creó la división a costa de la
opresión y discriminación de las mujeres.

17



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Sería ingenuo, no obstante, atribuir la derrota a la acción exclusiva
de la burguesía en defensa de los intereses capitalistas o únicamente
a los intereses egoistas de los hombres proletarios (en una especie de
conspiración antifemenina). El proceso parece mucho más complejo.

El capitalista no tenía por qué rechazar la mano de obra femenina o
preferir la masculina. En realidad, más bien parecía lo contrario (meno-
res salarios, mano de obra más dócil. . .). Como señala Marx, el capita-
lista podía, por otra parte, extraer más cantidad de plusvalía -y valorizar
más su capitalde cuatro jornadas de trabajo (marido, mujer e hijos) que
de una (el marido), aunque el volumen de los salarios fuese mayor 34.

Ahora bien, lo que estaba en juego, y así lo vieron los representantes
de la burguesía, era la propia supervivencia de la familia obrera y, por
tanto, la reproducción física de los trabajadores. Son numerosos los
informes de la época (que tanto Engels como Marx recogen) en los que
se destaca la terrible mortandad infantil y el aumento de los abortos en
el proletariado y se advierte de la urgente necesidad de poner fin a esa
situación 35. Por otra parte, pronto comenzó a hacerse sentir, también,
la presión de los sindicatos y organizaciones obreras.

Los obreros se preocuparon de combatir la competencia de la mano
de obra femenina, frecuentemente preferida a causa de los menores sa-
larios que percibía. A esto habría que añadir el interés por los hijos y
¡quién lo duda! por su propio bienestar y comodidad personal. Todo
ello abonado por la ideología dominante que veía en la maternidad y
la atención a la familia como la principal misión de la mujer, acorde
con una pretendida naturaleza femenina (de esta concepción tenemos
muestras en Engels y en Marx).

Pero sería también ingenuo pensar que las mujeres opusieron fuerte
resistencia. En las inhumanas condiciones de trabajo de la época, con
jornada laboral de 12 y 14 horas, enfermedades, abortos, viviendo fre-
cuentemente en barracones. . ., era difícil que las mujeres viesen en el
trabajo de la fábrica una liberación. La conciencia feminista no se había

34Cfr. El Capital, pág. 413.
35Cfr. El Capital, págs. 416 y 417.

18



Polémicas Feministas

desarrollado todavía entre las mujeres proletarias; ni existía experiencia
de lucha contra su opresión, ni una teoría que recogiese esa experien-
cia y marcara objetivos estratégicos. El movimiento feminista del siglo
XIX, de inspiración liberal, se centraba en la igualdad de derechos ante
la ley, y las obreras y los obreros habían comprendido que poco podían
esperar de las leyes burguesas. Por eso no es de extrañar que las mujeres
proletarias no opusiesen fuerte resistencia a su vuelta al hogar y no es
tampoco de extrañar que viesen en el salario familiar un beneficio para
ellas.

Hizo falta tiempo y experiencia para que un nuevo feminismo se desa-
rrollase y pudiese plantear su oposición a la familia en tanto que centro
de la opresión de la mujer. E hizo falta también tiempo ¡quizás demasia-
do!para poder recuperar reflexiones fecundas del socialismo científico
del siglo pasado; posiciones que marcan un camino, que invitan a avan-
zar, pero que obligan a abandonar toda tentación dogmática y a abordar
críticamente el desarrollo del marxismo, como un pensamiento abierto
y permeable a nuevas experiencias políticas.

19



Capítulo II

Trabajo doméstico
¿valor, plusvalía?

En el movimiento feminista existe una encomiable preocupación por
dotar a los análisis sobre la opresión de la mujer de un rigor teórico que
los equipare al análisis sobre otros sectores oprimidos y explotados.

Dentro de esta preocupación, nos encontramos con una línea de de-
sarrollo teórico que parte del marxismo para sus investigaciones. Pero
incluso entre feministas que consideran que el marxismo no es un ins-
trumento teórico apto para el análisis de la opresión de la mujer, a veces
se recurre al empleo de términos o conceptos tomados de la teoría mar-
xista. Al mismo tiempo, y como preocupación más espontánea, menos
teórica, tanto en el movimiento feminista como en círculos politizados
de la izquierda, nos encontramos con interrogantes que presuponen
una aplicación del marxismo, con preguntas como "¿el trabajo de la mu-
jer produce plusvalía?.o "¿los productos del trabajo doméstico poseen
valor de cambio?", etc. etc.

Consideramos que el marxismo es una teoría abierta, que permite
integrar el análisis de la opresión de la mujer y orientar nuestra práctica
política feminista. No vamos ahora, sin embargo, a tratar esta cuestión.
Nos interesa, en este artículo, someter a crítica ciertas elaboraciones ofre-

20



Polémicas Feministas

cidas tanto por feministas como por estudiosos marxistas no vinculados
al movimiento feminista. Nos referimos a aquellas elaboraciones que
toman como base el libro primero de El Capital y las categorías económi-
cas en esta obra contenidas, sin tener en cuenta el otros planteamientos
del materialismo histórico. Es esta alcance de este texto marxista y olvi-
dando, en cambio, línea de elaboración la que lleva a algunas feministas
no marxistas a fundar parte de sus teorías en una mimética aplicación
de las categorías económicas que Marx conceptualiza en su obra.

Nos vamos a atraver a apuntar algunas consideraciones sobre El Ca-
pital, no por menos sabidas, menos olvidadas. El Capital es el fruto de
casi veinte años de investigación y estudio, de los que son buena prueba
los Grundisse de 1857; investigaciones sobre economía política en las
que Marx se propone "la crítica de la economía política burguesa".

Marx se sumerge en los entresijos de la economía política de la época
para desbaratarla, para elaborar, quizás, la antieconomía. Su propósito,
como afirma en 1844, es continuar con el análisis de otros aspectos de la
sociedad: la política, la moral, el derecho. . . Pero la labor que se había
propuesto le absorbe de tal modo que la investigación económica le
ocupa durante largos años,

El resultado de este trabajo es, en carta de Marx a Lasalle, üna críti-
ca de las categorías económicas del sistema de la economía burguesa,
presentado críticamente"1.

Analiza, pues, .el capital en todas sus relaciones". En su esfuerzo teó-
rico, categoriza unos términos, un vocabulario apto para el objeto de su
estudio. Penetra en las categorías de la economía burguesa, las desmenu-
za, desvela sus mistificaciones: valor, capital, trabajo, dinero. . . Muestra
las leyes que rigen el funcionamiento del capital y presenta un modelo,
el modo de producción capitalista, altamente conceptualizado y abs-
tracto. Necesariamente, lo económico aparece aislado, por este proceso
de abstracción, del resto de la formación social, pero no olvidemos que
posteriormente pretendía abordar otros aspectos de la realidad social

1Véase E.P. Thompson, Miseria de la Teoría. Ed. Crítica, Barcelona 1981, especial-
mente los capítulos IX, XIV y XV.

21



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

y mostrar todas sus conexiones 2. El Capital es un estudio del funcio-
namiento del capital, no del capitalismo, no de la compleja sociedad
burguesa. Por eso, después de la muerte de Marx, Engels advierte del
peligro de que el marxismo quede aprisionado en lo económico 3.

El libro primero de El Capital se inicia con el estudio de la mercancía,
tal como se presenta en el modo de producción capitalista, y la razón
de este comienzo la expone Marx en el prólogo a la primera edición
alemana:

". . .en la sociedad burguesa actual la forma mercancía del produc-
to del trabajo o la forma valor de la mercancía es la forma económica
celular".

En el proceso de producción y circulación de mercancías se descubre
el mecanismo por el cual el dinero se convierte en capital, y sólo en este
contexto tienen sentido categorías (que son económicas y no morales)
como valor, plusvalía, trabajo productivo.

En la lógica de El Capital, descubrir la diferencia, por ej., entre tra-
bajo necesario y trabajo excedente resulta pertinente porque explica la
producción de valor añadido y, por tanto, la diferencia entre D y D’,
la transformación de dinero en capital. Y así, cada categoría nos lleva
a dar un paso más en el desentrañamiento de los mecanismos de fun-
cionamiento del capital; por ello, cada categoría, tomada aisladamente,
fuera del discurso teórico dentro del que fue producida, carece de ope-
ratividad. Así ocurre con toda una serie de conceptos que se elaboran
como pasos necesarios en el rigor de la demostración (pero que carecen
de sentido valorativo o crítico).

2"Haré, pues, sucesivamente, en folletos distintos e independientes, la crítica del
derecho, de la moral, de la política, etc., y trataré, por último, de exponer en un trabajo
especial la conexión del todo, la relación de las distintas partes entre sí, así como la
crítica de la elaboración especulativa de aquel material. Por esta razón en el presente
escrito sólo se toca la conexión de la Economía Política con el Estado, el Derecho, la
Moral, la Vida civil, etc., en la medida en que la Economía Política misma, ex profeso,
toca estas cuestiones". Karl Marx, Manuscritos: economía y filosofía. Alianza Editorial,
Madrid 1968, págs. 47-48.

3Cfr. F. Engels a J. Bloch en O.E. II, Ed. Progreso, Moscú, 1966.

22



Polémicas Feministas

Esta confusión sobre el significado de las categorías económicas mar-
xistas lleva, a veces, a algunas feministas a lamentarse de que el marxismo
no considere que el trabajo doméstico de la mujer tenga valor o sea un
trabajo productivo, sin darse cuenta de que la palabra valor no está uti-
lizada en el sentido habitual, valorativo. (Nos arriesgamos a afirmar que
ningún marxista se atrevería a negar que el trabajo de su mujer vale, es va-
lioso). Confunden trabajo productivo con trabajo que reporta utilidad,
que es necesario desde el punto de vista social o individual. Olvidan a
Marx cuando afirma, con cierta ironía, que "ser trabajador productivo
no es, pues, ninguna fortuna, sino mala suerte".

Lo que queremos decir, simplemente, con esta larga introducción, es
que no parece legítimo, en una elaboración teórica, aplicar conceptos
producidos para un objeto de estudio a otro objeto diferente.

Porque ¿qué sentido tiene decidir si el trabajo de la mujer en el ho-
gar genera o no valor, en el sentido estricto que Marx da al término?
¿Adónde nos puede llevar si no estamos analizando la producción y cir-
culación de mercancías en la producción capitalista? Bien es cierto que
podemos hacerlo a modo de analogía. De hecho, el propio Marx recurre
a ejemplos fuera del modo de producción capitalista para aclarar algún
concepto. Podremos entonces afirmar, por analogía, que los productos
del trabajo de la mujer en el hogar encierran valor, pues cumplen los
requisitos que Marx señala: son objetos útiles y representan trabajo hu-
mano materializado. Pero poco más podemos avanzar: ya no podemos
medir el valor de dichos productos, puesto que no entran en relación
de cambio con otros productos, están fuera de la circulación capitalista
de mercancías y no adoptan la forma de valor.

Si aceptásemos la hipótesis de que el marido los compra y por tanto
se realiza un intercambio, vemos enseguida que no se trata de un inter-
cambio semejante al de la circulación capitalista de mercancías: no es D
M-D’y por tanto, no podemos descubrir valor añadido, porque el mari-
do no cambia de nuevo los productos por dinero, sino que los consume.
Tampoco podríamos afirmar que el marido compra la fuerza de trabajo
de la mujer en "su justo valor", como hace el capitalista con la fuerza

23



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

de trabajo, puesto que no lo paga en función del tiempo de trabajo in-
vertido en su manutención, sino en función de sus disponibilidades
económicas.

¿Y cómo aplicar el concepto de "tiempo de trabajo socialmente ne-
cesario", indispensable para medir el valor de cambio en la circulación
capitalista de mercancías? ¿Cómo descubrir el valor de la fuerza de tra-
bajo de la mujer si ésta no la vende en el mercado, si la mujer no se posee
enfrenta al comprador como persona libre que sólo su fuerza de trabajo?

En realidad, podríamos intentar seguir operando por analogía o por
aproximación, tratando de adaptar los rígidos corsés de las categorías
económicas, pero no podríamos hacerlo sin desvirtuar dichas categorías,
haciéndolas irreconocibles u obligándolas a significar cosas diferentes.

Hay, sin embargo, un aspecto de la cuestión que presenta problemas
teóricos algo diferentes y que parece tener una relación más directa con
la producción capitalista de mercancías y por tanto con la teoría del
valor.

Se trata del análisis del valor de la fuerza de trabajo del obrero. Este
valor se mide -nos permitimos recordar en función del tiempo de tra-
bajo socialmente necesario para su reproducción, lo mismo que el de
cualquier otra mercancía. Marx simplifica la cuestión operando como si
los medios de subsistencia del trabajador fuesen solamente mercancías
adquiridas en el mercado y por tanto, con un valor cuantificable (en
función del tiempo de trabajo socialmente necesario para su produc-
ción). Marx no podía desconocer el papel de la mujer del obrero en la
producción de los medios necesarios para la manutención de su marido
de hecho tenemos algunas referencias circunstanciales-, pero no nece-
sitó tomarlo en consideración para el rigor de su teoría, no olvidemos
el grado de abstracción en el que se sitúa. Le basta con establecer la di-
ferencia entre el valor de la fuerza de trabajo del y el valor que puede
crear (la diferencia entre trabajo necesario y trabajo excedente) y con
señalar, en todo caso, que el valor de la fuerza de trabajo depende de

24



Polémicas Feministas

las circunstancias sociales, del grado de civilización, etc. . .; pero estas
circunstancias quedan fuera de su estudio en El Capital 4.

Sin embargo, se ha tratado de poner en relación el trabajo doméstico
de la mujer con el valor de la fuerza de trabajo, y ello ha constituido una
parte importante del debate sobre el trabajo doméstico. Se han sosteni-
do, básicamente, las siguientes teorías:

a) El trabajo doméstico de la mujer reproduce su propio valor (el
equivalente a sus medios de subsistencia) y crea valor añadido, plusvalor,
que incorpora al valor de la fuerza de trabajo de su marido. El capitalista
no paga ese trabajo añadido (trabajo excedente), puesto que el salario
corresponde al valor de las mercancías adquiridas en el mercado más el
valor de las necesarias para la manutención del ama de casa. Por lo tanto,
el capitalista compra la fuerza de trabajo por debajo de su valor Lo que
implica, por una parte, que explota al ama de casa, pues se apropia de
su trabajo excedente; por otra, que gracias a ello obtiene más plusvalía,
pues paga la fuerza de trabajo por debajo de su valor 5.

b) Wally Seccombe, por su parte, sostiene que el trabajo doméstico no
produce plusvalía; sin embargo, crea valor, que se incorpora al valor de la
fuerza de trabajo del marido; pero no hay aumento de valor. La parte del
salario que el capitalista paga al marido y que va destinado al consumo
de la mujer es equivalente al valor que ha creado. De esta forma no se
modifica la teoría de Marx según la cual el capitalista compra la fuerza de

4"Las necesidades naturales, el alimento, el vestido, la calefacción, la vivienda, etc.,
varían según el clima y demás particularidades físicas de cada país. Por otra parte,
el propio volúmen de las llamadas necesidades naturales es, al igual que el modo de
satisfacerlas, un producto histórico, y por eso depende, en gran parte, del grado de
civilización alcanzado. Los orígenes de la clase asalariada en cada país y el medio histó-
rico en que se ha formado dicha clase continúan ejerciendo la mayor influencia sobre
los hábitos, exigencias y, de rechazo, sobre las necesidades que trae consigo la vida.
Así, pues, la fuerza de trabajo encierra, desde el punto de vista del valor, un elemento
moral e histórico que la distingue de las demás mercancías". El Capital, I, pág. 177-178,
E.D.A.F..

5Véase Jean Gardiner .El papel del trabajo doméstico", en El ama de casa bajo el
capitalismo, Ed. Anagrama, Barcelona 1975.

25



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

trabajo por su valor. Lo que Seccombe sostiene es que ese valor incluye
el valor del trabajo del ama de casa 6.

Habría una tercera teoría que puede deducirse de llevar a sus últimas
consecuencias la posición de Seccombe. La mujer, con su trabajo en la
esfera doméstica, produce una mercancía: la fuerza de trabajo. La activi-
dad del ama de casa forma parte, entonces, de la producción capitalista
de mercancías y su trabajo debe analizarse como cualquier otra rama de
la producción social.

Como muestra de nuestro desacuerdo con este enfoque en el análisis
del trabajo doméstico, valen algunas de las consideraciones apuntadas
anteriormente sobre las categorías económicas de El Capital. Hay con-
ceptos inaplicables y que, sin embargo, son indispensables para descu-
brir la creación de valor y de plusvalía (trabajo socialmente necesario,
trabajo abstracto. . .). Para un comentario más amplio volveremos en
otro artículo 7.

Por lo que se refiere a las implicaciones políticas, podemos advertir
que teorías como la de Seccombe lo que tratan es de vincular la opresión
de la mujer exclusivamente al capital. La lucha de la mujer y del marido
es siempre la misma, sin ninguna contradicción que les enfrente. Y el
carácter autónomo de la opresión de la mujer desaparece.

Por el contrario, ¿qué es lo que nos interesa? Descubrir analizar la
opresión específica de las mujeres; saber si está oprimida como conse-
cuencia de su trabajo en el hogar. Pero esta investigación se puede llevar
a cabo desde una óptica marxista sin necesidad de recurrir a la llamada
"teoría del valor"de Marx.

Permítasenos una digresión a modo de ejemplo. Vamos a considerar,
un tanto esquemáticamente, el régimen de servidumbre del medievo.
(El siervo está explotado y no hace falta hablar de plusvalía para demos-
trarlo. ¿Por qué? Porque su explotación es evidente. No está enmasca-
rada. Está, eso sí, justificada por mecanismos ideológicos y se sostiene

6Véase Wally Secombe .El trabajo doméstico en el modo de producción capitalista.en

El ama de casa bajo el capitalismo, Ed. Anagrama, Barcelona 1975.
7Véase .El debate sobre el trabajo doméstico", en este mismo libro.

26



Polémicas Feministas

sobre mecanismos jurídicos (lazos feudales) y sobre la fuerza del pode-
roso. El señor se apropia directamente del fruto del trabajo del siervo, de
los productos de la tierra que éste cultiva, de los excedentes de su trabajo.
Estos productos no se intercambian por nada material, pero, a cambio,
se le ofrece protección. El siervo no es libre para elegir o modificar su si-
tuación: está unido a la gleba. No es preciso una investigación profunda
para descubrir su explotación, no es necesario saber si su trabajo produ-
ce valor o plusvalor: es evidente que su trabajo produce riqueza, bienes
materiales, que pasan a manos de su señor y que éste consume o inter-
cambia por otros productos. La riqueza consiste -mientras el dinero no
haga su aparición de forma importanteen acumulación de productos
de la tierra para el consumo y mantenimiento de tropas, etc. Es un sis-
tema económico trasparente, basado en el trabajo del campesinado y
en la más absoluta desigualdad jurídica (y social). La riqueza procede
de la tierra y del trabajo por transformarla y extraer de ella bienes de
consumo.

En la sociedad capitalista las cosas no están ya tan claras. ¿De dónde
procede la riqueza, el beneficio? Del capital, dirán economistas burgue-
ses. ¿Cómo sostener que el obrero está explotado, si recibe el pago de su
trabajo? Ni las materias primas ni los instrumentos de trabajo le pertene-
cen, sólo su actividad, y ésta se le paga; su explotación puede consistir en
que se le paga poco; se trata, entonces, de exigir que se le pague más. Por
otra parte. el contrato laboral se establece libremente, entre personas
libres, que tienen los mismos derechos ante la ley.

Y aquí es donde entra el análisis marxista del modo de producción
capitalista: es preciso desvelar este aparente reino de la justicia y de la
igualdad. No se trata de exigir mayores salarios, sino de descubrir de
dónde procede la riqueza social, cómo se trasforma el dinero en capital y
de ahí la importancia del concepto marxista de valor y la distinción entre
trabajo y fuerza de trabajo como creadora de valor; de ahí el concepto
de plusvalía como fuente de valorización del capital.

Volvamos ahora al ama de casa. Podemos establecer comparaciones,
ver semejanzas y diferencias entre el trabajo doméstico de la mujer y el

27



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

trabajo del obrero o el del siervo. Pero lo que nos interesa, sobre todo, es
analizar su situación particular y específica, resolver los problemas parti-
culares que este análisis presenta. Responder a interrogantes específicos:
¿Quién se beneficia del trabajo de la mujer? ¿Recibe o no alguna paga
por su trabajo? Si hay intercambio, ¿se trata de un intercambio desigual?
¿Es libre-ante la ley o en la práctica para realizar o no ese trabajo? ¿Qué
papel juega el matrimonio? ¿Qué relación en términos económicos po-
demos establecer entre el trabajo doméstico de la mujer y el modo de
producción capitalista? ¿Qué relación existe entre el trabajo

doméstico y la situación de opresión y discriminación de la mujer en
la sociedad capitalista?. . . Estos y otros muchos interrogantes se abor-
dan en numerosos debates dentro del movimiento feminista. Un de-
sarrollo marxista del análisis de la opresión de la mujer debe tratar de
responderlos adecuadamente.

28



Capítulo III

El debate sobre el
trabajo doméstico

Los análisis teóricos del trabajo doméstico en la sociedad capitalista se
inician con el primer impulso del nuevo movimiento feminista, a finales
de los años sesenta, y continúan a lo largo de toda la década siguiente.
Constituyen una de las preocupaciones centrales de muchas feministas
marxistas e incluso de algunos investigadores marxistas no vinculados
al movimiento de liberación de la mujer. Actualmente, a pesar de que
el debate parece agotado, muchas de las cuestiones que se abordaron
entonces siguen apareciendo como preocupaciones e interrogantes en el
movimiento feminista, sobre todo entre las mujeres que ven la necesidad
de contribuir a la elaboración de una teoría marxista de la liberación de
la mujer. Creemos, pues, que, a pesar de la relativa antigüedad del debate,
puede resultar clarificador examinar sus orígenes y las principales tesis
que se sostuvieron, así como las implicaciones estratégicas que se podían
derivar de aquellas posiciones teóricas.

29



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Sin tradición, sin vinculación
ideológica.

El movimiento feminista del siglo XIX hunde sus raíces ideológicas
en el liberalismo burgués: en ello reside su fuerza y su debilidad. Su
fuerza, porque exige coherencia a la filosofía política de la igualdad, que
no podía sino extenderse a la igualdad entre los sexos. Su debilidad,
porque el liberalismo postrevolucionario estaba obligado a moderar sus
pasados .excesos 2porque la igualdad formal, allí donde se alcanzaba, se
mostraba más bien infecunda y escasamente liberadora.

El movimiento feminista contemporáneo nace, pues, cortado de la
tradición decimonónica, porque el liberalismo no tiene ya nada decir.
Denunciado por la teoque ría marxista y por la práctica política revo-
lucionaria, desenmascarado por los movimientos de liberación de los
pueblos oprimidos, ha manifestado su verdadero carácter. El sistema
político y filosófico que proclamó los principios de igualdad y libertad
encubre, en realidad, desigualdad, injusticia y explotación. La igualdad
entre los sexos, allí donde existe, no pasa de ser una igualdad formal,
no real y la opresión de la mujer se manifiesta de mil formas aun en las
sociedades más democráticas.

En cambio, y de forma más o menos elaborada, el movimiento femi-
nista que nace a finales de los sesenta es un movimiento subversivo, de
oposición-explícita o no al sistema social. Hay un convencimiento, a
veces razonado, a veces intuitivo, de que la liberación de la mujer exige
un cambio radical de la organización social también en el mundo de lo
privado, de las relaciones en todos los terrenos; no sólo en el económico,
sino personales, de las estructuras aparentemente más estables, como la
familia.

Es preciso tener en cuenta, para comprender este caracter radical del
feminismo, que nace como un epígono de las últimas oleadas revolucio-
narias en Europa y en América: los movimientos del 68, la rebelión de
los negros. Todavía entonces, y a pesar de los pesares, el marxismo inspi-

30



Polémicas Feministas

raba corrientes revolucionarias, y el prestigio de pasadas revoluciones se
mantenía vivo para mucha gente. Muchas mujeres, que forman el nuevo
movimiento feminista, habían estado vinculadas a los movimientos del
mayo francés, a las luchas en Italia o habían apoyado el levantamiento
de los negros en los EE.UU. Su posición anticapitalista, antimperialista
y su formación marxista pesaban de forma importante.

Pero al mismo tiempo, en el movimiento feminista, se produce un
rechazo hacia la ortodoxia dogmática de la izquierda. El marxismo consi-
derado ortodoxo negaba cualquier autonomía a la opresión de la mujer:
la abolición de las relaciones de producción capitalista, con la incorpora-
ción de la mujer al trabajo asalariado constituían las únicas condiciones
para su liberación. El sexismo, cuando se reconocía, se veía como un fe-
nómeno de la ideología burguesa, que habría de desaparecer al cambiar
las bases que sustentan dicha ideología. Para el reformismo socialdemó-
crata, por su parte, la discriminación de la mujer es fruto de costumbres
y creencias del pasado, sin base material en la sociedad moderna, que
debe ser atacado mediante reformas en el terreno de las leyes y de la
educación (planteamientos semejantes a los del liberalismo del pasado
siglo). Pero tampoco la llamada nueva izquierda se mostró más abierta
al reconocimiento de la opresión de la mujer. De hecho, la falta de sen-
sibilidad ante el feminismo y la arrogancia machista llegaron, a veces, al
enfrentamiento físico 1.

Y así, las feministas de convicciones marxistas se movían entre la evi-
dente necesidad de demostrar que el marxismo, como teoría revolucio-
naria, debía comprender la liberación de la mujer, y la postura teórica y
práctica de la izquierda que, en su dogmatismo, negaba cualquier espe-
cificidad a su opresión.

Y se propusieron una difícil tarea: abordar un análisis teórico rigu-
roso de la opresión de la mujer desde presupuestos marxistas y desde la
perspectiva de la revolución socialista, para demostrar, en este análisis,

1Véase Selma James en su Ïntroducción.a El poder de la mujer y la subversión de
la comunidad. Ed. Siglo XXI, 1975, págs. 19-20 y Julliet Mitchell La condición de la
mujer, Ed. Anagrama, págs. 91-94.

31



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

que la opresión de la mujer es específica y que no es un reducto de la
ideología, sino que tiene una base material económica.

"Si se sostiene que las raíces del status secundario de las mujeres son en
realidad económicas, es posible demostrar que las mujeres como grupo
tienen una relacion específica con los medios de producción y que esta
relación es distinta de la de los hombres. Los factores personales y psi-
cológicos derivan entonces de esta relación especial con la producción,
y una modificación de esta última es una condición necesaria (aunque
no suficiente) para modificar los primeros"2.

La base de su razonamiento es la siguiente: si la opresión del proleta-
riado se funda en la explotación de su trabajo, la opresión de la mujer
deberá tener a su vez fundamento económico, pero distinto al de la clase
obrera; deberá basarse en el trabajo que realiza la mujer. ¿Cuál es el tra-
bajo se preguntan-que realiza la mujer en exclusiva y por el hecho de ser
mujer, en la sociedad capitalista? De este modo llegan al trabajo domés-
tico: la explotación del trabajo de la mujer en el hogar proporcionará la
base material de su opresión. Analizando el trabajo doméstico en todas
sus implicaciones, esperan demostrar que la opresión de la mujer tiene
raíces económicas, no puramente ideológicas, y que son diferentes de las
de los proletarios; y justificarán también la necesidad de la organización
y la lucha específica de las mujeres. Porque, como afirma Peggy Morton:

"Los que argumentan que la opresión económica de las mujeres existe
sólo en el puesto de trabajo concluyen de ello que las mujeres no necesi-
tan organizarse ni separadamente ni de forma diferente de los hombres,
y que no hace falta un movimiento autónomo de mujeres. E incluso los
marxistas partidarios de la liberación de la mujer, a menudo enfocan la
organización de las mujeres en los mismos términos que si organizasen
a los hombres, usando el mismo análisis y la misma estrategia"3.

2Margaret Bentson, "La economía política de la liberación de la mujer.en Libera-
ción de la mujer año cero, Ed. Granica, 1977, pág. 84.

3Peggy Morton "Women’s Work is never Done.en The Politics of Housework, Ed.
Allison and Busby, pág. 135.

32



Polémicas Feministas

Tres artículos inician el debate 4

Aparecen en el espacio de tres años tres artículos que dan comienzo
al debate sobre el trabajo doméstico: La Economía Política de la Libera-
ción de la Mujer (1969), de la feminista canadiense Margaret Bentson;
El trabajo de la mujer nunca termina (1970), de la también canadiense
Peggy Morton, y El poder de la mujer y la subversión de la comunidad
(1971), de María Rosa Dalla Costa, feminista italiana 5.

Los tres artículos parten de la consideración de la familia como una
unidad económica, gracias al trabajo doméstico de la mujer y por tanto,
como la base de su opresión. Al mismo tiempo, buscan la forma de rela-
cionar la función económica de la familia con la producción capitalista.

En los tres artículos podemos advertir una parte de descripción del
trabajo doméstico en la sociedad contemporánea, destacando los aspec-
tos más característicos de este trabajo y lo que supone para la vida de las
mujeres. Coinciden en destacar que se trata de un trabajo atribuido en
exclusiva a la mujer; un trabajo no pagado, fuera del sistema monetario
y por ello sin consideración social, un trabajo ïnvisible"; sin jornada la-
boral predeterminada, sin vacaciones; un trabajo que impide o dificulta
el acceso de la mujer a un empleo remunerado fuera del hogar o que
implica una doble jornada laboral para muchas, un trabajo que supone
el aislamiento del ama de casa y su miseria cultural y social. Coinciden
también en subrayar que, a pesar de todo, el trabajo doméstico es útil y
necesario para el funcionamiento de la sociedad capitalista, tanto por
su papel económico como por constituir el centro, la principal razón de
ser de la unidad familiar.

4Margaret Bentson, op. cit. Peggy Morton, op. cit. Maria Rosa Dalla Costa, El
poder de la mujer y la subversión de la comunidad, Ed. Siglo XXI. 1975.

5También en 1970 se publica El principal enemigo, de la feminista francesa Chris-
tine Delphy (firmado entonces Christine Dupont). No lo incluimos aquí porque su
orientación teórica y política es muy diferente al resto de las y los implicados en el
debate sobre el trabajo doméstico. Su artículo, por otra parte, ejerce influencia en el
feminismo del Estado español, especialmente en la polémica sobre la mujer y las clases
sociales; por ello, lo comentaremos en otro capítulo.

33



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Pero los elementos fundamentales del debate posterior residen en
el intento de abordar el análisis del papel económico que cumple el
trabajo doméstico en la sociedad capitalista y, por tanto, su relación
o inserción en el modo de producción dominante. En este campo es
preciso distinguir entre el enfoque de Margaret Bentson, por una parte,
y el de Peggy Morton y Maria Rosa Dalla Costa, por la otra.

Margaret Bentson afirma que la familia no es una unidad de con-
sumo, como defienden los sociólogos burgueses, sino una unidad de
producción, pero externa al modo de producción capitalista. Se trata,
más bien, de una unidad de producción preindustrial, productora de va-
lores de uso, que no se convertirán en mercancías, pues están destinados
al consumo inmediato.

". . .es evidente que cada familia, cada hogar, constituye una unidad
de producción individual, una entidad pre-industrial, del mismo modo
que el agricultor campesino o los hilanderos a domicilio representan
unidades de producción pre-industriales"6.

Las mujeres constituyen el grupo de personas que son responsables
de la producción en la familia. Establecen, pues, unas particulares rela-
ciones con la producción a través de su trabajo doméstico, diferentes a
las que establecen los hombres en la sociedad capitalista, ya que ellos
son los responsables de la producción de mercancías. Las mujeres, en
tanto que grupo, se definen, pues, por su papel en el trabajo doméstico:

Ïntentaremos definir a las mujeres, por tanto, como el grupo de per-
sonas que son responsables de la producción de sencillos valores de uso
en aquellas actividades asociadas dim con el hogar y la familia"7

En esta definición de la mujer encuentra ella la explicación de su esta-
tus inferior, puesto que en una sociedad basada en el poder del dinero,
las mujeres constituyen un grupo social que queda al margen de la eco-
nomía monetaria.

Aunque el trabajo doméstico es ajeno a la producción capitalista de
mercancías, es, sin embargo, necesario como desde el punto de vista

6Margaret Bentson, op. cit., pág. 89.
7Ibidem, pág. 86.

34



Polémicas Feministas

ideológico: el capitalismo ra el sistema, tanto desde el punto de vista
económico se beneficia del trabajo no pagado de la mujer; la economía
capitalista no puede desarrollarse lo suficiente para absorber la mano de
obra femenina; la ruptura de la familia nuclear acarrearía graves proble-
mas que amenazarían la estabilidad del sistema. . . Por eso, en el sistema
capitalista no se pueden alcanzar las condiciones previas para la libera-
ción de la mujer, que son el acceso a un trabajo remunerado sin discri-
minación alguna y la desaparición del trabajo doméstico como trabajo
privado. Solamente una sociedad diferente, libre para los hombres y las
mujeres, podrá abordar estas tareas y dar, con ello, un primer paso para
la liberación de la mujer.

También para Peggy Morton la base material primitiva de la opresión
de la mujer reside en el sistema familiar. Pero los cambios estructurales
que tienen lugar en el capitalismo afectan a la familia, provocan crisis en
el sistema familiar y contribuyen a despertar la conciencia de la mujer
sobre su opresión. Porque la familia y el modo de producción capitalista
no constituyen sistemas aislados e independientes, como aparecen en el
análisis de Margaret Bentson.

La clave para comprender la relación entre la familia y el modo de
producción capitalista radica en la consideración de la familia como una
unidad económica cuya función es mantener y reproducir la fuerza de
trabajo 8.

De esta forma, la estructura de la familia está determinada por las
necesidades del sistema productivo:

"Por reproducción de la fuerza de trabajo simplemente queremos
decir que la labor de la familia es mantener la actual fuerza de traba-
jo y proporcionar la siguiente generación de trabajadores, dotados de

8El punto de partida -como en otros análisis posteriores-es la afirmación de Marx:
.El valor de la fuerza de trabajo, así como el de cualquier otra mercancía, lo determina
el tiempo de trabajo necesario para su producción, incluyendo, por tanto, la repro-
ducción de ese artículo específico". El Capital. Tomo 1. Ediciones Venceremos, La
Habana, 1965, pag. 132.

35



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

las capacidades y valores necesarios para ser miembros de la fuerza de
trabajo"9.

Por reproducción de la fuerza de trabajo entiende, como podemos
ver, no sólo la manutención y cuidado, sino la educación y otras funcio-
nes que cumple la familia, como la represión de la sexualidad, la jerar-
quización, etc.

Si el modo de producción capitalista afecta a la estructura de la fa-
milia, también ésta condiciona la posición de la mujer ante el trabajo
asalariado. Peggy Morton estudia la opresión específica de la mujer en
el trabajo fuera del hogar y su papel como ejército de reserva. Esta situa-
ción de la mujer en el trabajo asalariado (superexplotación, segregación
de empleo, etc.) contribuye, a su vez, a elevar el nivel de conciencia de
las mujeres sobre su opresión específica y a comprender las contradic-
ciones de la familia y las creadas por su doble papel como trabajadora
en el hogar y trabajadora asalariada.

En resumen, señala que el trabajo de la mujer, tanto en la casa como
fuera de ella, no sólo no es marginal al sistema, sino que está íntimamen-
te ligado al modo de producción capitalista. Y concluye:

"Nuestro potencial revolucionario reside en el hecho de mayor parte
de las mujeres trabajadoras están oprimidas como mujeres y explotadas
como nuestra estrategia debe reflejar este dualismo"10.

Para María Rosa Dalla Costa, las mujeres constituyen un grupo social
diferenciado, una casta. Parte del supuesto de que todas las mujeres son
amas de casa, y ello determina su posición en la sociedad.

Su análisis se basa en el ama de casa de la familia obrera, no tanto
porque sea la única explotada, sino porque su papel es indispensable
para la producción capitalista y, por tanto, para el mantenimiento del
sistema.

Como amas de casa, las mujeres se ven excluidas de la producción so-
cial, aisladas en un trabajo rutinario, de características pre-industriales:

9Peggy Morton, op. cit. pág. 139.
10Ibidem, pág. 154.

36



Polémicas Feministas

"La mujer, por otro lado, ha sido aislada en la casa, forzada a llevar
a cabo trabajo que se considera no calificado: el trabajo de dar a luz,
crear, disciplinar y preparar al obrero para la producción. Su papel en
el ciclo de la producción social ha permanecido invisible porque sólo
el producto de su trabajo, el trabajador, era visible. Con lo cual quedó
atrapada dentro de las condiciones precapitalistas de trabajo y nunca se
le pagó un salario"11.

El capital ha creado, pues, una brecha en la clase obrera al separar a
los hombres de las mujeres.

En las familias obreras, el trabajo es productivo en el estricto sentido
del término, "no sólo produce valores de uso sino que es una función
esencial en la producción de plusvalía". El trabajo doméstico de la mujer
sirve a la reproducción de la fuerza de trabajo y el capitalista se apropia de
esta plusvalía a través del salario que paga al marido, el cual se convierte
así, por obra del capital, en el instrumento de la explotación de la mujer.
Las amas de casa no son, pues, algo externo a la clase obrera. Por el
contrario, la familia constituye el pilar de la organización capitalista del
trabajo y la supervivencia del sistema depende de la supervivencia de
la familia de la clase trabajadora. Por ello, la lucha de la mujer y del
movimiento feminista contra la familia es crucial en la lucha contra el
capitalismo. La estrategia consiste en rechazar el papel de ama de casa,
romper el aislamiento, organizarse y luchar en todos los frentes.

Balance provisional.

De este esfuerzo teórico se pueden extraer indicaciones de gran in-
terés para el desarrollo político del movimiento feminista. Muy impor-
tante es el haber desvelado el trabajo ïnvisible"de las mujeres, haber ana-
lizado sus características y lo que supone como factor fundamental de
la opresión de la mujer.

11Maria Rosa Dalla Costa, op. cit. pág. 33.

37



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Estos artículos constituyen, por otra parte, las primeras aportaciones
importantes para el desarrollo de un análisis marxista de la opresión
de la mujer capaz de romper con el dogmatismo o con el reformismo
imperante en las filas de la izquierda; un análisis hecho con perspectiva
revolucionaria, tratando de encontrar la unidad de los oprimidos, pero
a partir del reconocimiento de la opresión específica de la mujer y no
negando esta especificidad.

Significa una aportación definitiva el haber adoptado un método ma-
terialista e histórico, no sólo al reconocer bases materiales en la opresión
de la mujer, sino al buscar su relación con el modo de producción capi-
talista. (Es de especial interés el enfoque de P. Morton y su estudio de
las contradicciones en la familia y en la producción). Ahora bien; hoy,
tras varios años de debate, podemos apuntar serias limitaciones en los
planteamientos que acabamos de exponer e interesa reflexionar especial-
mente sobre las implicaciones estratégicas que se derivan de ellos.

Ciertamente, estas feministas parten, como hemos indicado, del de-
seo de demostrar la especificidad y autonomía de la opresión de la mujer
y, sin embargo, en sus argumentaciones, acaban reduciéndola una vez
más únicamente al capitalismo, puesto que la base de la opresión de
la mujer, lo que le proporciona su especificidad es el trabajo domésti-
co y éste aparece como un trabajo que sólo rinde beneficios al capital,
ya sea desde fuera del modo de producción, pero como un instrumen-
to funcional para el capital (M. Bentson) o como parte del modo de
producción mismo (P. Morton y M.R. Dalla Costa). En todas ellas,
el trabajo doméstico es un trabajo no pagado por el capital, que rinde
beneficios o que contribuye a la creación de la plusvalía de la que se
apropia el capitalista.

De esta suerte, se difuminan las contradicciones entre los hombres
y las mujeres en el seno de la clase obrera o son contradicciones intro-
ducidas únicamente por el capital-; no aparecen los beneficios que el
hombre obtiene de la actual estructura familiar o del papel de la mujer
en la sociedad; en pocas palabras, desaparece el hombre como opresor.

38



Polémicas Feministas

Se trata, además, de teorías cargadas de economicismo. Así, al redu-
cir la opresión de la mujer a la función nómica del trabajo doméstico,
dejan de lado otros aspectos de vital importancia, como la reproduc-
ción; otras relaciones de opresión, como la opresión sexual. Asimismo,
el papel de la ideología en el mantenimiento de la opresión de la mujer
apenas tiene cabida en sus análisis. Margaret Bentson, por su parte, al
considerar solatos para analizar la opresión y explotación particular de
mente la opresión de las amas de casa, no nos da elemenlas asalariadas, y
no establece ninguna relación entre el modo de producción capitalista
y la estructura de la familia.

A su vez, Dalla Costa no proporciona argumentos teóricos que de-
muestren que el trabajo doméstico produce plusvalía: se limita a afir-
marlo.

De hecho, estos artículos inauguran un largo y sesudo debate teóri-
co de carácter, podríamos decir, técnico y bastante estéril, centrado en
un uso abusivo de las categorías económicas de El Capital. Un ejem-
plo de ello es el tantas veces discutido artículo de Wally Seccombe. El
artículo de Wally Seccombe se publica en la New Left Review en 1974
12. En él se defiende que el esquema que Marx elabora en El Capital se
puede aplicar al trabajo doméstico, puesto que Marx trata como dos
aspectos del mismo proceso, el consumo de los medios de subsistencia
y la reproducción de la fuerza de trabajo.

El trabajo doméstico se sitúa en el proceso de reproducción de la
fuerza de trabajo: las mercancías que se compran con el salario necesitan
de un trabajo adicional el trabajo domésticopara poder ser consumidas
y convertirse en nueva fuerza de trabajo. El valor del trabajo del ama de
casa se transfiere así a la nueva mercancía, la fuerza de trabajo, que se
convierte en mercancía al ser vendida.

El trabajo del ama de casa crea valor, pero no valor añadido y no es,
por tanto, trabajo productivo:

12Wally Seccombe .El trabajo doméstico en el modo de producción capitalista", en
El ama de casa bajo el capitalismo, Ed. Anagrama, Barcelona 1975.

39



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

.Así pues, un trabajo productivo tiene dos características: tiene lugar
en relación directa con el capital y produce plusvalía. El trabajo domés-
tico no reúne ninguna de las dos. Su relación con el capital no es directa
(es decir, no se trata de un trabajo asalariado) y, en segundo lugar, no
crea más valor del que en sí mismo posee. El trabajo doméstico es im-
productivo (en sentido económico) y corresponde a la descripción que
Marx hace de trabajo improductivo, que no se intercambia por capital
sino por salario o beneficios"13.

El capitalista paga al ama de casa el equivalente al valor de su fuerza de
trabajo a través del salario del marido, puesto que dicho salario equivale
al valor de los medios de subsistencia del obrero y su familia. Se produce
así una paradójica situación: el trabajo del ama de casa crea valor (que
transfiere a los productos de su trabajo), pero al tratarse de un trabajo
privado queda fuera del dominio de la ley del valor. Es decir que, .a

pesar de no tener ninguna relación directa con el capital, contribuye
directamente a la creación de la mercancía fuerza de trabajo"14.

Con esta argumentación Seccombe ha pretendido demostrar que el
trabajo doméstico es un trabajo integrado en el modo de producción
capitalista. Posteriormente saca la siguiente conclusión: el hecho de tra-
tarse de un trabajo privado, que no tiene relación directa con el capital,
provoca el aislamiento del ama de casa y es este aislamiento lo que la im-
pide darse cuenta de la verdadera causa de su opresión: el capitalismo.
El ama de casa, reflexiona Seccombe, piensa que el marido es la razón
última de su opresión y sin embargo, "no es más que un agente de una
parte de la misma"15. Esta falsa conciencia del ama de casa provoca la
división de la clase obrera, división que tiene su origen en la unidad
familiar. Todo ello hace que Seccombe considere al ama de casa incapaz
de organizarse y luchar (por su aislamiento y por no ser capaz de conocer
la causa de su opresión). Solamente la mujer que trabaja fuera de casa
es capaz de organizarse y luchar.

13W. Seccombe, op. cit. pág. 64.
14Ibidem pág. 60.
15Ibidem, pág. 84.

40



Polémicas Feministas

El artículo de Seccombe provoca réplicas inmediatas por parte de
feministas marxistas. Jean Gardiner publica, también en la New Left
Review (1975), El papel del trabajo doméstico 16 en el que ataca, sobre
todo, las implicaciones políticas del análisis de Seccombe.

Critica en primer lugar el hecho de que Seccombe no contemple las
relaciones de poder en el seno de la familia y el que afirme que la con-
ciencia de las mujeres sobre su opresión procede de su aislamiento y
no de las relaciones de opresión que se establecen en la familia. Señala
también que si bien Seccombe se pregunta si las amas de casa pueden
contribuir al avance de la lucha de clases, no se pregunta si las obreras
pueden encontrar formas de lucha contra sus específicas opresiones de
sexo y de clase conjuntamente o si el proletariado masculino no puede
aprender de las luchas de las mujeres.

Aunque sin profundizar demasiado, J. Gardiner rechaza el propio
análisis teórico de Seccombe. Por ser un análisis ahistórico, ya que no
considera las transformaciones de la familia en la sociedad burguesa.
Porque no demuestra que el trabajo doméstico de la mujer sea pagado
en su justo valor, con lo que no queda claro por qué no crea valor aña-
dido. Porque afirma que la relación económica entre marido y mujer es
de intercambio igual, lo que implica no tener en cuenta la dependen-
cia econó mica de la mujer respecto del marido y las implicaciones del
contrato matrimonial.

Jean Gardiner, por su parte, enfoca el análisis del trabajo doméstico
considerando la función que cumple en la sociedad capitalista y desta-
cando diversos aspectos: psicológicos, relaciones con la satisfacción de
necesida des emocionales, ideológicos, en tanto que la familia cumple
un papel estabilizador de la sociedad burguesa. . . Desde el punto de
vista económico, afirma que el trabajo doméstico crea plusvalor: parte
del supuesto de que el trabajo empleado en las faenas domésticas encie-
rra más valor que el contenido en la parte del salario del marido que la
mujer consume para su propia subsistencia. La conclusión es que el ca-

16Jean Gardiner .El papel del trabajo doméstico", en El ama de casa bajo el capitalis-
mo, Ed. Anagrama, Barcelona 1975.

41



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

pitalista compra la fuerza de trabajo por debajo de su valor y se apropia
por esa vía del trabajo excedente realizado por la mujer. Con esta tesis, J.
Gardiner modifica en parte la teoría de Marx sobre el valor de la fuerza
del trabajo.

En un artículo posterior El trabajo doméstico de la mujer, de J. Gar-
diner, S. Himmelweit y M. Mackintosh, se rectifica esta posición 17. Las
autoras llegan a la conclusión de que no es posible aplicar la teoría del
valor al trabajo doméstico y hacerlo conmensurable con el trabajo asala-
riado, por las particulares condiciones en que se realiza y que impiden
que pueda hablarse de trabajo mo productor de valores de uso y servi-
cios que consumen abstracto. Definen, en cambio, el trabajo doméstico
cotivamente. Profundizan también en las condiciones en que se realiza
este trabajo en la sociedad capitalista, en individualmente los miembros
de la familia y ésta coleclos beneficios que reporta al capital y señalan
tendencias contradictorias: por una parte la tendencia a una relativa
socialización y tecnificación del trabajo doméstico, ante la necesidad de
mano de obra femenina, en épocas de expansión y el retroceso de este
proceso en épocas de crisis económica.

Pero quizá lo más interesante de este último trabajo sea que, por pri-
mera vez en el debate sobre el trabajo doméstico, aparece claramente la
afirmación de que el trabajo doméstico de la mujer reporta beneficios
para el marido 18, beneficios que aparecen más evidentes cuando traba-
jan ambos conyuges. Señalan, además, que estos beneficios incorporan
un elemento de servicio personal, que no existe cuando se trata de mer-
cancías y que contribuye al papel servil de la mujer en su trabajo como
ama de casa. . . Añaden que la evidencia empírica permite afirmar que
el reparto de los ingresos familiares es desigual y perjudica a la mujer, y
no sólo cuando el marido aporta el salario y la mujer exclusivamente el
trabajo doméstico, sino también cuando los dos perciben ingresos por

17Jean Gardiner, Susan Himmelweit y Maureen Mackintosh .El trabajo doméstico
de la mujer". En Teoría, núm. 4.

18Por la razón señalada en la nota (5), no consideramos aquí las tesis de C. Delphy.

42



Polémicas Feministas

su trabajo fuera del hogar. Esta injusticia, dicen, ha llevado a muchas
mujeres a la lucha feminista.

El ama de casa y su trabajo bajo el capitalismo Una crítica es un in-
teresante artículo, publicado en 1975 Margaret Coulson, Branka Magas
y Hilary Wainright 19, una perspectiva teórica, argumentando que, si
bien el Se parte también de la crítica a Wally Seccombe desde trabajo
doméstico es una condición necesaria para la reproducción de la fuerza
de trabajo, ni crea valor ni realiza su propio valor porque no es, en el
estricto sentido marxista de los conceptos, trabajo socialmente necesa-
rio (puesto que, bajo el capitalismo, el trabajo individual, concreto, se
trasforma en trabajo social, abstracto en el mercado, a través de la venta
e intercambio de mercancías). El trabajo doméstico, pues, no crea valor,
porque sus productos son valores de uso, no mercancías, y el ama de
casa no vende su fuerza de trabajo en el mercado, por lo que es imposible
reducir su trabajo concreto a tra bajo social abstracto.

Es verdad, afirman, que el trabajo del ama de casa contribuye a la pro-
ducción de una mercancía la fuerza de trabajo y a través de este proceso
participa en la producción social e intercambia su trabajo por trabajo
contenido en la producción de sus medios de subsistencia (a través del
salario del marido). Pero esta participación e intercambio no se realizan
mediando el mercado capitalista, sino por medio del contrato matrimo-
nial, y sólo de esta forma su trabajo se relaciona con el trabajo social. El
hecho de que el trabajo del ama de casa sea necesario no lo trasforma
en trabajo socialmente necesario en el sentido que Marx utiliza estos
términos; son las relaciones sociales que se establecen en la familia las
que bloquean la relación directa con el mercado:

.El trabajo doméstico bajo el capitalismo permanece, por eso, como
un trabajo específico al que el concepto de trabajo abstracto no se apli-
ca: es este aspecto lo que le da su carácter privado específico y lo que
proporciona una base material para la relativa autonomía de la opresión

19Margaret Coulson, Branka Magas y Hilary Wainright, .El ama de casa y su trabajo
en el sistema capitalista", en Marxismo y liberación de la mujer, Dédalo Ed., Madrid
1977.

43



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

de la mujer en relación al eje central de la explotación capitalista. Desde
luego, el conocimiento de que su trabajo no crea valor, que no tiene
valor, no sirve de gran consuelo al ama de casa de la clase obrera, que
trabaja a menudo contra reloj para mantenerse a sí misma y a su familia.
Pero esta crueldad aparentemente absurda, no tiene nada que ver con el
intrínseco valor de su trabajo, sino con lo absurdo del sistema capitalista
en sí mismo. Para resumir: no podemos definir el trabajo doméstico en
términos de la teoría del valor del trabajo, y sólo podemos advertir su
especificidad cuando advirtamos que ésta es la cuestión"20.

Por lo demás, insisten en cuestiones ya planteadas por P. Morton: la
influencia del modo de producción capitalista en la estructura familiar,
los beneficios que la familia y el trabajo doméstico reportan al sistema
capitalista, las contradicciones que se crean por el doble trabajo de la
mujer-en la casa y fuera de ella y en la necesidad de abordar el estudio de
la posición de la mujer en el capitalismo partiendo de su doble condición
de ama de casa y asalariada.

Finalmente, haremos referencia a un artículo de Paul Smith, .El trabajo
doméstico y la teoría marxista del valor"21 (1978), que parece cerrar el
debate.

P. Smith rebate la teoría según la cual el trabajo doméstico crea valor
porque su producto, la fuerza de trabajo, bajo las relaciones capitalistas
de producción es una mercancía. (Esta teoría se deriva fácilmente de
los artículos de W. Seccombe y de María Rosa Dalla Costa). Recuerda,
siguiendo a Marx, que no todo trabajo produce valor, sino aquel que,
dentro de las relaciones capitalistas de producción, adopta la forma de
trabajo abstracto y socialmente necesario. Esto no ocurre con el trabajo
doméstico, que no es, por tanto, un trabajo productor de mercancías.
Veamos, a grandes rasgos, su argumentación:

El trabajo doméstico no constituye una rama de la diintercambia sus
productos de acuerdo con su valor. Las visión social del trabajo, una

20M. Coulson et al. op. cit., pág. 56.
21Paul Smith "Domestic labour and Marx’s theory of value.en Feminism and mate-

rialism, Ed. Routledge and Kegan Paul, London 1978.

44



Polémicas Feministas

rama de la producción que fluctuaciones en el precio de la fuerza de
trabajo no afectan a la realización del trabajo doméstico. Este se lleva a
cabo independientemente de la mayor o menor demanda de su produc-
to. Por otra parte, no se trata de un trabajo que se regule socialmente en
sus métodos: productividad, tecnología. . .

El trabajo doméstico no es un trabajo igual e intercambiable con otros
trabajos concretos, puesto que se lleva a cabo al margen de la regulación
social del trabajo por medio del valor de sus productos.

No es, pues, un trabajo concreto que sea susceptible de transformar-
se en trabajo abstracto (sustancia del valor). Tampoco se convierte en
trabajo socialmente necesario (magnitud del valor). No existe un meca-
nismo social al valor de la fuerza de trabajo. No existe un mecanismo
social que defina qué tareas son necesarias para contribuir que asegure
que el tiempo de trabajo individual tienda hacia el tiempo de trabajo so-
cialmente necesario. No puede, pues, haber una medida de la magnitud
del valor.

Desde el punto de vista estratégico, señala P. Smith, si se considera
el trabajo doméstico como socialmente necesario y como una rama de
la producción de mercancias, no habría razón para exigir su colectivi-
zación; cambio sí lo habría para pedir un salario para el ama de casa,
incluso en una economía socialista.

En resumen; si bien la mercancía fuerza de trabajo logra su equiva-
lencia en todas las demás mercancías y, por tanto, en la forma valor de
la mercancía (el dinero), en el proceso de intercambio capitalista, el tra-
bajo doméstico no se equipara con todas las demás formas de trabajo y,
por tanto, no se reduce a trabajo abstracto y socialmente necesario.

La conclusión a la que llega es que, en términos de la teoría del va-
lor de Marx, el trabajo doméstico tiene la propiedad, junto con otras
formas de trabajo concreto, de transferir valor al transformar produc-
tos que son mercancías y que, por tanto, contienen una determinada
cantidad de valor. Esto implica que el trabajo doméstico es necesario
para la reproducción de la fuerza de trabajo, pero permanece como un
trabajo privado, individual; no forma parte del modo de producción

45



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

capitalista de mercancías, sino que es una de sus condiciones externas
de existencia.

"No es la teoría del valor lo que margina el trabajo domés tico, sino el
modo de producción capitalista. La separación del trabajador de su tra-
bajo y su absorción en el capital como su componente variable entraña
la separación del consumo individual (la producción de la fuerza de tra-
bajo) y el consumo productivo (el consumo de fuerza de trabajo): esta
reproducción de las relaciones de producción capitalista trae consigo,
pues, la reproducción del carácter privado y técnicamente atrasado del
trabajo doméstico. La abolición de esta separación, de la forma mercan-
cía de la fuerza de trabajo, es, por tanto, una condición necesaria para la
socialización del trabajo doméstico"22.

23Después del debate.
De la polémica que acabamos de resumir nos parece en el caso del

trabajo doméstico, aunque sólo sea por de interés la crítica a la aplicación
de la teoría del valor poner punto final a una discusión poco fructífera.

Por lo demás, excepto en el artículo de J. Gardiner, S. de la mujer"),
el trabajo en el hogar y, de rondón, la faHimmelweit y M. Mackintosh
(.El trabajo doméstico milia, aparecen como funcionales para el capital
solamente; falta la otra cara de la moneda: la relación entre el hombre y
la mujer en la familia y en el trabajo domés tico, el papel del hombre en
la opresión de la mujer.

Para abordar el análisis del trabajo doméstico es preciso ciertamen-
te, partir de lo que tiene de característico. En nuestra opinión, se trata
de un trabajo específico, integrado en la formación social capitalista,
que produce bienes y servicios y que contribuye a la reproducción de la
fuerza de trabajo. Al no constituir una rama del modo de producción
capitalista -en el sentido estricto de modo de producción de mercan-
cíaspermanece como un trabajo privado y de gran atraso tecnológico;
se realiza en el marco del hogar doméstico, de forma individual y sin
jornada laboral ni salario. Externo como es al modo de producción, no

22P. Smith, pag. 215. (La traducción es nuestra).
23*

46



Polémicas Feministas

se rige por sus leyes; se establecen, por el contrario, unas relaciones espe-
ciales entre el marido y la mujer en la familia, que se reglamentan por las
leyes del matrimonio o por hábitos y costumbres difíciles de trasgredir.
Se trata de relaciones de dependencia, de dominio, relaciones opresivas
para las mujeres. La mujer realiza su trabajo subordinada al hombre,
dependiendo del salario de éste (aunque las relaciones de opresión no
se reducen al trabajo doméstico y, por eso, podemos hablar de opresión
de la mujer que no trabaja en el hogar o que lo hace en menor grado).
El trabajo doméstico adquiere un carácter servil -lo que no ocurre en la
mayoría de los trabajos asalariados puesto que consolidar la subordina-
ción. Es un trabajo que contribuye que presta la mujer al marido, lo que
contribuye a consiste, en una parte importante, en servicios personales
al bienestar, a la comodidad del hombre, por lo que resulta beneficioso
para él.

Decíamos más arriba que la familia es una estructura integrada en
la formación social capitalista. Está, pues, nante. La reproducción de
la fuerza de trabajo se realiza en estrecha relación con el modo de pro-
ducción domición24. El valor de la fuerza de trabajo se determina por
en el marco familiar: reproducción biológica y manutenel tiempo de
trabajo necesario para el sostenimiento de la familia obrera 25. Por lo

24La suma de los medios de vida necesarios para la producción de la fuerza de
trabajo incluye, por tanto, los medios de vida de los sustitutos, es decir, de los hijos de
los obreros, para que esta raza especial de poseedores de mercancías puede perpetuarse
en el mercado. El Capital, Tomo I, Ediciones Venceremos, La Habana 1965, pág. 133.

25El valor de la fuerza de trabajo no se determinaba ya por el tiempo de trabajo
necesario para el sustento del obrero adulto individual, sino por el tiempo de trabajo
indispensable para el sostenimiento de la familia obrera. La maquinaria, al lanzar el
mercado de trabajo a todos los individuos de la familia obrera, distribuye entre toda su
familia el valor de la fuerza de trabajo de su jefe. Lo que hace, por tanto, es despreciar la
fuerza de trabajo del individuo. Tal vez el comprar una familia parcelada, por ejemplo,
en 4 fuerzas de trabajo, cueste más de lo que costaba antes comprar la fuerza de trabajo
del cabeza de familia; pero a cambio de esto, el patrono se encuentra con 4 jornadas
de trabajo en vez de una, y el precio de todas ellas disminuye en comparación con el
exceso de trabajo excedente que suponen 4 obreros en vez de uno solo. Ahora, son
cuatro personas las que tienen que suministrar al capital trabajo y trabajo excedente

47



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

tanto, el salario, en la medida en que equivale al valor de la fuerza de tra-
bajo, corresponde a todos los miembros de la familia obrera. El capital
(o la empresa) paga de forma indirecta los medios trabajo doméstico,
contribuye a que el valor de la fuerza de vida de la mujer y los hijos, y
la mujer, por medio del de trabajo sea menor que si todos los bienes y
servicios que ella produce se adquiriesen en el mercado 26.

Esta mistificación del salario, que es posible por la peculiaridad de
la institución familiar, acentúa la dependencia de la mujer, su subordi-
nación al marido y es una de las fuentes de su opresión, porque si el
obrero es libre, al menos formalmente, para vender su fuerza de trabajo,
la mujer carece de esta libertad formal (por lo que al trabajo doméstico
se refiere); está atada al capital por el salario del marido y al marido por el
matrimonio. De aquí se derivan otras peculiaridades del trabajo domés-
tico: el tiempo y el esfuerzo que exige guarda proporción inversa con
el salario que percibe el marido: a menor salario, más trabajo. Por otra
parte, las relaciones de poder que se establecen entre hombre y mujer en
la familia facilitan el que no se efectúe un reparto del salario equitativo;
esto se manifiesta claramente cuando los dos aportan salario a la fami-
lia y es la mujer la que sigue realizando el trabajo doméstico. La forma
que adopta el trabajo doméstico -y la estructura de la familia está deter-
minada por el modo de producción y sus exigencias. Veamos algunos
ejemplos: la exigencia de mano de obra femenina en época de desarrollo

para que viva una sólo el material humano de explotación, la verdadera cantera del
capital, familia. Como se ve, la maquinaria amplía desde el primer momento, no sino
también su grado de explotación. Ibidem, pág. 347.

26Como en las familias hay ciertas funciones, por ejemplo la de atender y amaman-
tar a los niños, que no pueden suprimirse radicalmente, las ma dres confiscadas por
el capital se ven obligadas en mayor o menor medida a alquilar obreras que las susti-
tuyan. Los trabajos impuestos por el consumo familiar, tales como coser, remendar,
etc., se suplen forzosamente comprando mercancías confeccionadas. Al disminuir la
inversión de trabajo doméstico, aumenta, como es lógico, la inversión de dinero. Por
tanto, los gastos de producción de la familia obrera crecen y contrapesan los ingresos
obtenidos del trabajo. A esto se añade el hecho de que a la familia obrera le es impo-
sible atenerse a normas de economía y conveniencia en el consumo y preparación de
sus víveres. Ibidem, pág. 347, nota a pie de página 36.

48



Polémicas Feministas

de la producción o su rechazo en época de crisis condiciona, en parte,
el estilo de trabajo en el hogar: elaborados, de servicios sociales. . .; la
produccción de mayor o menor tecnificación, utilización de productos
mercancías dirigidas al consumo doméstico moldea dicho consumo, y,
a su vez, la mayor o menor capacidad de consumo influye en dicha pro-
ducción; el hecho de que la producción dominante lo sea de mercancías
que se intercambian por su forma de valor -el dinero (incluida la mercan-
cía fuerza de trabajo), unido al especial carácter del trabajo doméstico,
que permanece fuera del intercambio capitalista, como trabajo no pa-
gado, hace que éste no goce de consideración social, que permanezy no
permita a la mujer la relativa independencia económica que conlleva
el percibir un salario. Porque el desarrollo de la producción capitalista
transformó la base económica de la familia y separó el trabajo doméstico
de la producción social.

Por otra parte, el trabajo doméstico y la forma en que se realiza en la
familia, el que sea tarea específica de las mujeres tiene, a su vez, importan-
tes repercusiones en la producción capitalista: el ejército de reserva que
constituyen las mujeres no es la de menor importancia, con las ventajas
que supone la escasa conflictividad de este ejército en paro; la posibili-
dad de pagar menores salarios y con ello aumentar la tasa de plusvalía,
los trabajos a tiempo parcial o a domicilio, la hoy creciente .economía
sumergida", formas de producción que implican superexplotación y ma-
yores beneficios para el capital, todo ello tiene que ver con la dedicación
de la mujer al trabajo doméstico y a la familia; la segregación de empleos
(trabajos para hombres y trabajos para mujeres), tan característica de la
moderna producción capitalista, es un resultado del papel de la mujer
en la familia y en la sociedad. . . Esta especificidad del trabajo doméstico
y la subordinación de la mujer en la familia condicionan, por lo tanto,
su marginación social y la explotación específica que sufre cuando es
asalariada.

Pero la relación entre la familia y el modo de producción capitalista
es una relación conflictiva, que genera contradicciones. En otra parte
comentábamos las tendencias contradictorias, en la industrialización

49



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

del siglo XIX, entre la demanda de mano de obra y la pervivencia de
la familia obrera. En la sociedad capitalista contemporánea, los cam-
bios introducidos en la familia por el desarrollo de la producción crean
tensiones y contribuyen a la toma de conciencia feminista. La incor-
poración de un número importante de mujeres al trabajo asalariado
impulsa la lucha contra la discriminación (igualdad de salarios, de pues-
tos de trabajo. . .); el paro femenino es más fácil de encubrir, pero cada
vez más mujeres se resisten a abandonar su puesto de trabajo. La convic-
ción de su derecho a ganarse la vida independiente y dignamente hace
que se extienda la exigencia de trabajo para todas las personas y, junto
con ello, la exigencia de servicios sociales que permitan a las mujeres el
acceso al trabajo. Al mismo tiempo, la temprana escolarización facilita
la conciencia de que el desarrollo de los hijos/as es una tarea social y no
privada. Todas estas reivindicaciones chocan con los intereses capita-
listas, que consisten en acentuar la sobrexplotación y los beneficios y
chocan también con el papel tradicional de la mujer, subordinada y de-
pendiente de los hombres.

Al mismo tiempo, la certidumbre sobre el valor de su trabajo en el
hogar se contradice con la desvalorización del mismo y la dependencia
del sueldo del marido. Cuando la mujer necesita o desea trabajar fue-
ra de la casa, el trabajo doméstico se le aparece como un importante
obstáculo. Pero, si consigue ganarse la vida por su cuenta, se enfrenta
claramente con su opresión doméstica y ve cada vez más injusto que el
trabajo doméstico sea sólo tarea suya.

La producción capitalista erosiona la familia, al tiempo que intenta
fortalecerla; la incorporación de la mujer al mercado de trabajo crea
un flanco nuevo de lucha contra el capital y contra la discriminación y
opresión de la mujer. Por eso, la reivindicación del acceso de la mujer al
trabajo en igualdad de condiciones que el homjo privado y exclusivo de
la mujer se ha convertido en bre y la desaparición del trabajo doméstico
como trabauna reivindicación general del movimiento feminista.

Ahora bien; no nos parece adecuado reducir la opresión de la mujer
a su papel en el trabajo doméstico, porque no explica dicha opresión en

50



Polémicas Feministas

toda su amplitud; es preciso tener en cuenta otros factores, como por
ejemplo el ideológico, que tiene una base material, indudablemente, pe-
ro que no se reduce mecánicamente a ella. Los privilegios masculinos
son de muy diverso tipo: ¿cómo explicaremos la violencia y la agresivi-
dad sexual o el deseo de afirmar constantemente la superioridad intelec-
tual y moral por parte de los hombres? Una incursión teórica en estos
campos es imprescindible para el conocimiento y transformación de la
realidad.

51



Capítulo IV

Las mujeres y las clases
sociales

El análisis, desde la teoría marxista de la estructura de clases de la socie-
dad capitalista contemporánea presenta evidentes dificultades, debido
a la creciente complejidad de las sociedades modernas. La expansión del
llamado sector servicios o de trabajadores de çuello blanco", así como
de las industrias no productivas, son factores que inciden en esta com-
plejidad, junto con las nuevas técnicas de trabajo, como la robotización
y la menor relevancia de la distinción entre trabajo intelectual y trabajo
manual, fruto de la degradación constante del trabajo no manual.

Estas dificultades son aún mayores cuando se trata de abordar la po-
sición de las mujeres dentro de la estructura de clases. En este caso, la
dificultad no reside ya sólo en la complejidad social, ni en el insuficiente
desarrollo del marxismo por lo que a la cuestión se refiere, sino, sobre
todo, en que nunca, hasta el nacimiento del feminismo contemporáneo,
se había abordado la cuestión como tal. El marxismo se había limitado
a asimilar a las mujeres a la clase social de sus maridos a partir de la consi-
deración de la familia como unidad social, sin tener en jer en la sociedad.
La sociología burguesa, por su parte, cuenta otras consideraciones sobre
la posición de la muutiliza métodos empíricos basados en criterios ocu-

52



Polémicas Feministas

pacionales o de renta, que lo más que sirven es para señalar la existencia
de desigualdades entre hombres y mujeres, pero que no proporcionan
elementos para un análisis más profundo sobre la relación entre sexo y
clase.

En todo caso, se han utilizado siempre criterios semejantes para hom-
bres y mujeres, sin tener en cuenta dos factores decisivos para acercarse
a la relación entre las mujeres, en tanto que sexo o género, y las clases so-
ciales: 1) que las mujeres constituyen un grupo oprimido y por lo tanto,
todas las mujeres tienen algo que las une, rasgos de una común opresión;
2) que existen contradicciones entre los hombres y las mujeres dentro
de la misma clase social, enfrentamientos reales en los que la mujer lleva
la peor parte.

La importancia política de la cuestión parece, sin embargo, evidente.
Analizar correctamente la posición de clase de las mujeres es impres-
cindible para desarrollar una estrategia revolucionaria adecuada. Para
el movimiento feminista implica el ser capaces de distinguir claramente
los blancos, situar al enemigo y a los aliados, enfocar correctamente la
relación entre el movimiento feminista y otros movimientos sociales,
conocer lo que nos une y nos separa a las mujeres, lo que nos une y nos
enfrenta con los hombres; significa, finalmente, comprender el papel
de las mujeres en la lucha anticapitalista. Para los movimientos sociales,
para los partidos revolucionarios, distinguir claramente la posición de
clase de las mujeres significa comprender la causa feminista y su aporta-
ción al movimiento revolucionario; implica conocer las contradicciones
en el seno de las clases y la necesidad de tratarlas adecuadamente en vez
de ignorarlas; exige, por último, desarrollar una conciencia autocrítica
hacia la habitual incomprensión, el olvido de la opresión de la mujer
y hacia los enfrentamientos, tan frecuentes aún en la historia reciente,
con el movimiento feminista y su actividad.

Con la intención de ayudar a desvelar teóricamente la posición es-
pecífica de la mujer en la sociedad de clases, nos proponemos aportar
algunas reflexiones partiendo de lo que puede ocultar si se aplica sin

53



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

tener en cuenta la del concepto marxista de clase social, de lo que revela
y opresión específica de la mujer.

El concepto marxista de clase social está estrechamente ligado al aná-
lisis del modo de producción. Las clases sociales son clases económicas,
que se definen por su posición en las relaciones de producción 1.

Desde este punto de vista de clase económica, en El Capital se expo-
nen las relaciones de las dos clases antagónicas en la sociedad capitalista,
la burguesía y el proletariado.

Todo esto no impide, por otra parte, que en textos marxistas de aná-
lisis histórico aparezca el término çlase.en un sentido algo diferente, re-
ferido a grupos o capas sociales o fracciones de clase que tienen intere-
ses económicos o incluso, ideológicos, comunes: campesinos, pequeños
burgueses, la clase media, el Ejército. . ., dondelos distintos partidos po-
líticos representan intereses de distintas clases, capas o fracciones. De
ello es un buen ejemplo el sugerente análisis de clases contenido en La
lucha de clases en Francia y en El 18 Brumario de Luis Bonaparte. Sin
embargo, en estos textos, a pesar de la complejidad de las relaciones so-
ciales, queda claro por encima de todo, lo que juega ya es la lucha entre
la burguesía, que representa los intereses de todos los poseedores y el
proletariado, que representa a los desposeídos

El proletariado, en Marx, es un producto de la revolución industrial.
Se forma, en gran parte, al disolverse los lazos feudales, con el abandono
del campo de grandes masas de campesinos, a quienes la miseria empuja
a la ciudad y con la creciente demanda de mano de obra que exige el
desarrollo de la industria y el maquinismo. En la producción capitalista,
el capital absorbe mano de obra indiferenciada y no cualificada:

1No olvidamos que en la constitución de una clase intervienen factores políticos
e ideológicos. No creemos necesario entrar aquí en esta cuestión, aunque somos cons-
cientes de la influencia de estos factores en la incorporación de las mujeres a las clases
y a la lucha de clases.

54



Polémicas Feministas

"Las diferencias de sexo y edad ya no tienen vigencia social para la clase
obrera. Sólo hay ya instrumentos de trabajo, que acarrean diferentes
costos según su sexo y edad"2.

Claro que si Marx y Engels hubiesen considerado por qué la mano de
obra femenina acarrea "diferentes costos"se habrían, quizá, aproximado
a la comprensión de la opresión específica de la mujer proletaria. En
todo caso, registran en diversas ocasiones el acceso de la mujer al trabajo
asalariado en la producción capitalista y los menores salarios que por
ello perciben.

El rasgo que caracteriza a la clase obrera es el de carecer de medios
de subsistencia propios, la desposesión más absoluta que la empuja a
vender su fuerza de trabajo. Pero la clase obrera no la forman sólo los
obreros que tencia colectiva es condición para la reproducción del pro-
ducen, sino también los obreros en paro, cuya exissistema capitalista:
constituyen el ejército de reserva, que se incrementa en épocas de crisis
3.

¿Qué lugar ocupa la mujer en este concepto de "proletariado.o çlase
obrera¿ Objetivamente el concepto se puede aplicar sin distinción de
sexo, tanto por su origen-la familia campesinacomo por el carácter de
la demanda capitalista de mano de obra. La carencia de propiedad, de
medios de subsistencia, rasgo definitorio del proletariado, conviene por
igual a hombres y mujeres. Estas, cuando no han vendido su fuerza de
trabajo, son en realidad trabajadoras en paro, proletarios productivos
en potencia 4 y como tal ejército de reserva han funcionado las mujeres
en el curso del desarrollo capitalista.

2El Manifiesto Comunista, Pág. 27.
3"La existencia de un sector de la clase obrera condenado a la ociosidad forzosa

por el exceso de trabajo impuesto a la otra parte se convierte en fuente de riqueza del
capitalista individual y acelera al mismo tiempo la formación del ejército industrial de
reserva en escala proporcional a los progresos de la acumulación social". El Capital, I.
EDAF, pág. 581.

4"La gran mayoría de los obreros hoy ’im productivos’ se convetirán for- zosamen-
te en ’productivos". Ibid. pág. 581.

55



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Pero es preciso considerar también otros datos objetivos. En primer
lugar, el que la mujer perciba salarios más bajos que el hombre, lo que
en términos marxistas implica un grado de explotación mayor, puesto
que no hay razón para considerar que el valor de la fuerza de trabajo de
la mujer sea menor, dado un determinado grado de civilización 5.

En segundo lugar, la función reproductora (y no meramente el he-
cho biológico, sino lo que socialmente conlleva). La sociedad capitalista,
que ha modificado las for. mas productivas y las relaciones de produc-
ción, que ha introducido nuevas formas de vida, nuevos valores nuevas
formas políticas, no ha generado formas sustancialmente diferentes pa-
ra lo que Engels llamó "la producción de la vida inmediata". El sistema
familiar se modifica en parte, si tomamos como referencia la familia
campesina, puesto que ya no es más una unidad de producción; pero
sigue cumpliendo su función en la reproducción. La familia obrera re-
producirá y mantendrá la fuerza de trabajo a base del trabajo doméstico
de la mujer 6. Y también en la clase antagónica, en la burguesía, las re-
laciones para la reproducción de la especie seguirán siendo las mismas,
aparte de otras funciones económicas o ideológicas. Por lo que se refie-
re a la mujer proletaria o potencialmente proletaria, esto significa que
su capacidad para acudir al mercado de trabajo se ve condicionada por
su responsabilidad.en la familia, lo cual, por otra parte, aparece refleja-
do tanto en Engels como en Marx 7, aunque tampoco extraiga de ello
conclusiones referidas a la peculiar posición de clase de la mujer.

Y aquí podemos traer a colación un factor subjetivo, presente en la
obra de Engels y de Marx: en el uso práctico del concepto, parece que
el proletariado tenga que ser masculino y el trabajo de las mujeres fuera

5". . .La fuerza de trabajo tiene exactamente el mismo valor que los medios de
subsistencia necesarios para el que la pone en juego". Ibid. Pág. 177.

6En la sociedad capitalista contemporánea, el Estado interviene también en este
proceso, a través de los servicios sociales, la educación, las pensiones. . .

7". . .Si la mujer cumple con sus deberes en el servicio privado de la familia, queda
excluída del trabajo social y no puede ganar nada; y si quiere tomar parte en la industria
social y ganar por su cuenta, le es imposible cumplir con sus deberes de familia". El
origen. . . Pág. 230.

56



Polémicas Feministas

del hogar aparezca "poco natural". Ello sin perjuicio de que, en otras
ocasiones, insistan en que la lógica del capital sea incorporar a toda la
familia obrera a las relaciones de producción capitalistas, poniendo así
las bases para la destrucción de la familia y la emancipación de la mujer.

¿Qué se dice, en concreto, en los textos marxistas sobre la familia y las
clases sociales? Ya hemos comentado en otro artículo el planteamiento
de Engels sobre la familia burguesa y la familia obrera, expuesto en su
obra El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado 8. Marx,
en El Capital, hace alguna referencia a la familia obrera, a la familia del
proletariado:

Por una parte, la familia obrera es una unidad social que obtiene su
subsistencia del salario de uno o varios de sus miembros, puede ser el
salario del padre, el de la madre y los hijos o el de todos ellos. Además,
esto tiene repercusión al determinar la magnitud del valor de la fuerza
de trabajo. Se establece así una relación entre la familia obrera y el modo
de producción capitalista 9.

Fuera de esto, no encontramos ninguna consideración sobre el traba-
jo doméstico, a no ser una nota a pie de página donde parece estimarse
el valor de dicho trabajo. No olvidemos que el objeto de El Capital es
estudiar el modo de producción capitalista a partir de la mercancía e,
indudablemente, el trabajo del hogar queda fuera del sistema de produc-
ción, aunque sí puede considerarse dentro de las condiciones históricas
en las que dicho modo de producción se desarrolla.

La familia obrera ya no es una unidad de producción: la producción
capitalista se desarrolla en otro marco. No ocurría así con la familia
campesina, por ej., que sí constituye el centro de la producción en el
campo; pero ello también queda fuera de la producción capitalista 10.

8Véase en este mismo libro: Materialismo histórico y familia.
9Véase en este mismo libro, .El debate sobre el trabajo doméstico". Notas (24) y

(25).
10Cada familia campesina se basta, sobre poco más o menos a sí misma, produce

directamente ella misma la mayor parte de lo que consume y obtiene así sus materia-
les de existencia más bien en intercambio con la naturaleza que en contacto con la
sociedad. . . En la medida en que millones de familias viven bajo condiciones econó-

57



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

A modo de resumen, podemos establecer algunas consideraciones
que sirvan de ayuda para analizar, desde un punto de vista marxista, la
posición de clase de las mujeres:

Pertenecen a la clase obrera no sólo las mujeres venden su fuerza de
trabajo en el mercado capitalista, sino también las que obtienen sus
medios de subsistencia a través del salario de alguno de los miembros
de la familia (que, con la mayor frecuencia, será el marido).

Es evidente, además, que lo mismo que el obrero, la mujer (o la hija
o la hermana. . .) carece de propiedad, sólo posee su fuerza de trabajo,
y esto define también su condición de mujer proletaria y la enfrenta al
capitalista, al empresario, que puede, cuando lo necesite, comprar su
fuerza de trabajo. De esta forma, todas las mujeres que no posean me-
dios de subsistencia propios son trabajadoras en potencia y, por tanto,
obreras en paro.

A todo lo dicho hemos de añadir que existe una estrecha relación
entre la familia obrera y el modo de proa partir del trabajo doméstico
de la mujer, en tanto que ducción capitalista, relación que se establece,
sobre todo, procura la reproducción y manutención de la fuerza de
trabajo.

Ahora bien, ¿podemos, a partir de aquí, afirmar que en las mismas
condiciones que la de los hombres? En la pertenencia de las mujeres
a la clase obrera se produce otras palabras, ¿son los intereses de clase
de la mujer mente que no; no son los mismos porque la relación de
exactamente los mismos que los de los hombres? Ciertala mujer con la
clase está condicionada por la familia y por las específicas relaciones que
en su seno se establecen entre los hombres y las mujeres.

micas de existencia que las distinguen por su modo de vivir, sus intereses y su cultura
de otras clases y las oponen a éstas de un modo hostil, aquellas forman una clase. Por
cuanto existe entre los campesinos parcelarios una articulación puramente local y
la identidad de sus intereses no engendra entre ellos ninguna comunidad, ninguna
unión nacional y ninguna organización política, no forman una clase. Son, por tanto,
incapaces de hacer valer su interés de clase en su propio nombre. . .".18 Brumario de
Luis Bonaparte. O.E. I. Pág. 318.

58



Polémicas Feministas

En primer lugar, la mujer que es solamente .ama de casa"mantiene
una relación indirecta con el capital, al obtener los medios de subsis-
tencia a través del salario del marido y no participa directamente de la
producción social: su posición en el seno de la familia condiciona sus
intereses de clase y su particular opresión en tanto que obrera.

Veamos si no su situación objetiva. Es evidente que las mujeres que
forman parte de una familia obrera están oprimidas por el sistema capi-
talista: padecen todas las miserias del obrero: bajo nivel de vida, escasez
de beneficios sociales, dificultades para encontrar trabajo digno, para
acceder a una educación superior. . . Todas, pero agravadas por su con-
dición de mujer: su nivel de educación será menor que la del obrero, lo
mismo que las dificultades para encontrar trabajo, por ejemplo. Además,
su vida, circunscrita al hogar y al barrio, hace que padezca más directa-
mente la falta de equipamientos sociales, que sufra más intensamente
la miseria de sus hijos, que la escasez del salario que entra en la casa re-
percuta más directamente en su forma de vida o en sus preocupaciones
inmediatas. . . No es casualidad que las mujeres se movilicen más que
los hombres en los barrios por equipamientos sociales o por la carestía
de la vida.

Pero la estructura familiar incide también en los intelo que significa el
trabajo doméstico y, por lo tanto, su reses de clase de la mujer asalariada.
No solamente por doble jornada, sino por las propias condiciones de
trabajo en la industria o los servicios. Porque si,en tanto que modelo
abstracto, el capitalismo demanda mano de obra sin diferenciación de
sexo, en lo concreto,la mujer recibe menores salarios, su cualificación
suele ser inferior, se le asignan puestos de trabajo específicos, la crisis
repercute más duramente por la facilidad de los despidos, son presa
fácil del trabajo encubierto o sumergido. . .Todo ello implica un mayor
grado de explotación y una situación específica en tanto que mujeres
obreras 11.

11Nos referimos aquí a la opresión o explotación de la mujer en tanto que miembro
de la clase obrera; es decir, a aquella opresión que sufre junto con los hombres de su
clase y que, por el contrario, no sufren las mujeres de la burguesía. No nos vamos a

59



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Esta posición específica de la mujer obrera provoca antagonismos
en el seno de la clase, que se manifiestan, sobre todo, en la defensa del
puesto de trabajo de la mujer o en la lucha contra la discriminación
salarial o contra las leyes proteccionistas, por ejemplo.

¿Cómo podemos establecer teóricamente la relación de clase de las
mujeres y la burguesía? En primer lugar, y en contra de lo que pare-
cen apreciar algunas autoras, los poseedores de capital, los capitalistas,
son indistintamente hombres o mujeres, puesto que la propiedad, en
la sociedad burguesa, se trasmite por herencia sin distinción de sexo o
edad, por lo que podemos afirmar, sin temor a equivocarnos, que hay
aproximadamente el mismo número de hombres que de mujeres en
tan privilegiada circunstancia. Y el mismo número de hombres y mu-
jeres que se apropian de la plusvalía, valorizan su capital y viven de la
explotación de otros hombres y mujeres (de la clase obrera).

Si consideramos ahora no ya a los directamente poseedores de capital,
sino a aquellas personas que están vinculadas a la gestión del capital (o
del Estado capitalista) y que obtienen beneficios o participan del reparto
de la plusvalía, la situación de las mujeres es ya diferente. Efectivamente,
en estas circunstancias encontramos prioritariamente a los hombres,
porque la división sexual del trabajo actúa intensamente en este campo
(altos ejecutivos, etc.). Sin embargo, debemos considerar que las mujeres
de estos altos ejecutivos, etc. viven, a su vez, de los beneficios del capital
a través de los sueldos o de los negocios de sus maridos, y su nivel de
vida, sus privilegios sociales dependerán de ello. En muchos casos (cuan-
do hay sociedad de gananciales, como es el caso del Estado español), la
propiedad que se adquiera a partir de estos beneficios pertenecerá, al

referir, por lo tanto, en este apartado, a la opresión específica, en tanto que mujeres y
que no sufren los hombres, méstico, etc. . . Cierto que en la práctica -en la vidano se
pueden separar, aunque sí las mujeres de otras clases sociales: opresión sexual, trabajo
domostrar es: a) que las mujeres sufren opresión de clase lo mismo que los pero sí
a efectos analíticos o descriptivos. Porque lo que nos interesa dehombres, pero con
importantes diferencias; b) que esta opresión de clase no la sufren todas las mujeres;
c) que todas las mujeres sufren opresión de sexo y ello las enfrenta con los hombres; d)
que la opresión de sexo es par cialmente diferente para las mujeres de una y otra clase.

60



Polémicas Feministas

menos jurídicamente, a ambos cónyuges (y, desde luego, a las hijas igual
que a los hijos).

¿Quiere esto decir que no existen diferencias en la posición o en los
privilegios de clase entre hombres y mujeres de la burguesía? Podemos
señalar, al menos, dos importantes diferencias, derivadas de la posición
de la mujer en la sociedad y en la familia. Por una parte, la ya citada divi-
sión del trabajo, que aparta a la mujer de puestos de responsabilidad o
importancia en la administración o gestión del capital o del ejercicio del
poder burgués. En segundo lugar, la situación de la mujer en la familia,
que lleva a que, en la práctica, el poder económidirectamente capital
y mucho más, cuando es el marido co sea detentado por el hombre,
aunque la mujer dosea el rico".

En todo caso, los hombres y las mujeres de la burguesía están unidos
en la defensa de su interés común: el mantenimiento del sistema capita-
lista y de sus privilegios de clase. Las diferencias que antes señalábamos
se refieren, sobre todo, a un reparto más equitativo del pastel.

En cambio, lo que sí puede enfrentar a las mujeres y a los hombres
de las clases poseedoras son sus intereses de sexo (o de género, hablando
más propiamente). La posición subordinada de la mujer en la familia, su
discriminación social, su dependencia del marido,la opresión sexual. . .,
en pocas palabras: su opresión específica como mujer. De ello vamos a
hablar a continuación.

Es evidente que a las mujeres no sólo las oprime el sistema capitalis-
ta, sino también los hombres, quienes obtienen privilegios indudables,
tanto materiales como psicológicos, de la situación de la mujer. Bien
es cierto que al sistema capitalista le interesa disponer de un ejército
industrial de reserva dócil, le interesa sobrexplotar a un sector de la clase
obrera; pero no es la lógica del capital lo que determina que han de ser
las mujeres las que sufran esta sobrexplotación, como tampoco puede
atribuirse al modo de producción capitalista la violencia sexual (aunque
sí la exacerbación de toda violencia). Tampoco queremos decir, natu-
ralmente, que la opresión de la mujer se deba a una conspiración de
todos los hombres, que se han puesto de acuerdo para mantener sus

61



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

privilegios. . . Debemos hablar, más bien, del desarrollo histórico de las
relaciones entre los hombres y las mujeres para la producción y la re-
producción desarrollo de las sociedades humanas, se concreta hoy -en
la sociedad burguesa en determinada forma.

Y se concreta de manera que todas las mujeres sufren una opresión
común, que se manifiesta en la familia y en el conjunto de la sociedad. Y
se concreta de manera que esta opresión enfrenta a los hombres (opreso-
res) con las mujeres (oprimidas) en el interior de las clases. Para nosotras
es importante destacar este aspecto, especialmente en la clase obrera, por-
que pocas veces los marxistas se han atrevido a afirmar que los hombres
de la clase obrera oprimen a sus mujeres, se benefician de su trabajo do-
méstico, de su sexo, de su poder sobre ellas. . . y que la discriminación
de la mujer a escala social beneficia a los hombres en general.

Sin embargo, no basta con hablar de la opresión común de la mujer;
es preciso ver cómo se da en la sociedad de clases. Porque si es cierto que
la opresión de la mujer existe en todas las clases, no es menos cierto que
la posición de clase influye en la forma concreta de sufrir las mujeres
su opresión específica. Existen diferencias que se deben a la distinta
posición de clase de las mujeres y que tienen que ver con la riqueza, con
la cultura, con la influencia y poder social.

Veamos algunos ejemplos ilustrativos. No se puede equiparar el traba-
jo doméstico de la mujer del banquero con el de la mujer del obrero, por
mucha importancia que se dé a las tareas de vigilancia, responsabilidad,
preoen nuestras tierras, las familias burguesas emplean servicupación,
etc. No se puede pasar por alto que, al menos las diferencias son tam-
bién marcadas: "nurses", guardecio doméstico. Por lo que se refiere al
cuidado de hijos, rías de élite, colegios. . . para las familias burguesas;
los patios de vecindad o la calle para las obreras. Incluso número de
hijos suele ser menor o más controlado entre las familias burguesas, por
razón de mayor educación decir del aborto? ¿Qué mujeres van a sufrir
más crudamás fácil acceso a los medios anticonceptivos. ¿Y qué mente
legal ni en modo alguno gratuito? En el caso de mente una situación
en la que el aborto no sea prácticaseparación o divorcio ¿pueden las

62



Polémicas Feministas

obreras optar libremente cuando la separación conduce casi siempre a
la miseria. . .?

Podríamos seguir poniendo ejemplos para demostrar que la posición
de clase afecta a la opresión de la mujer, pero nos interesa más bien insis-
tir en un par de cuestiones. Primero, que lo dicho hasta aquí no oculta
que la mujer burguesa también está oprimida y discriminada. Esto se
manifiesta, según ya hemos apuntado, en su posición subordinada en
la familia, en la discriminación ante el trabajo o los puestos de respon-
sabilidad, su marginación en la vida social. Sufre la opresión sexual en
sus múltiples formas: en el matrimonio, en la calle, en los medios de
comunicación; sobre ella se ejerce también la violencia, la agresividad y
el desprecio machista. . .

Segundo, que el enfrentamiento entre las mujeres se debe a la divi-
sión de la sociedad en clases; son los intereses de clase los que levantan la
barrera. Y así, las mujeres burguesas propondrán reformas que mejoren
su situación, pero que no pongan en peligro el sistema social y político
que garantiza su privilegiada situación de clase. Por el contrario, las mu-
jeres trabajadoras, al plantear la lucha contra su opresión y explotación
específica, ponen en cuestión todo el sistema. Muchos de sus objetivos
feministas son también anticapitalistas y se enfrentan con el Estado. Por
ejemplo, la simple exigencia de puestos de trabajo, la igualdad salarial,
la creación de servicios colectivos, la reforma de la seguridad social para
que atienda a la planificación de la maternidad e incluya la práctica del
aborto son reivindicaciones que chocan con los intereses de un siste-
ma capitalista que está haciendo recaer los efectos de la crisis sobre los
sectores populares.

Conviene abordar una última cuestión para que no se nos acuse de
esquematismo. Ya al principio del artículo habíamos destacado la com-
plejidad de un análisis de clases en la sociedad contemporánea. En lo
expuesto hasta el momento hemos partido de dos clases claramente
diferenciadas: poseedores de capital y trabajadores para el capital. Na-
turalmente, esto no agota la cuestión. Si nos seguimos refiriendo a las
mujeres, las burguesas son un grupo muy pequeño dentro de la po-

63



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

blación femenina en la sociedad capitalista contemporánea. Sin entrar
ahora al debate sobre una redefinición de la clase obrera, podemos afir-
mar que, además de las mujeres obreras en el sentido más restrictivo de
la clasificación, la gran mayoría de las mujeres no poseen capital ni viven
de la explotación de otras mujeres y hombres; sus intereses objetivos no
coinciden con la defensa del injusto sistema burgués; por el contrario,
están de muchas formas explotadas, y oprimidas por el capitalismo y
su Estado, y su lucha es la de todas las mujeres trabajadoras. Entre ellas,
precisamente, ha surgido un feminismo activo que ha sido y sigue sien-
do un detonante para extender la conciencia feminista a las fábricas y a
los barrios.

64



Capítulo V

«El principal enemigo»
de Christine Delphy

(comentario crítico)

En 1970, la feminista francesa Christine Delphy publicó un artículo
titulado El principal enemigo 1 que habría de tener profunda influencia
en el naciente feminismo del Estado español. En este trabajo, la autora
proponía un análisis materialista de la opresión de la mujer con el que
se oponía a los argumentos que situaban la opresión de la mujer en el
terreno de las ideas. Al mismo tiempo manifestaba que el marxismo
no reconoce la opresión específica de la mujer y por lo tanto no es un
instrumento teórico adecuado para el movimiento feminista.

El punto central de las tesis de Christine Delphy consiste en descu-
brir un modo de producción, que llamamodo de producción familiar o
patriarcal, y que es independiente del modo de producción capitalista,
con el que coexiste.

1Christine Dupont. .El principal enemigo.en Liberación de la Mujer: Año Cero,
Granica Editor, Barcelona 1977. Todas las citas recogidas en el presente capítulo per-
tenecen a esta edición.

65



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

En el modo de producción familiar se producen "los servicios domés-
ticos, la educación de los hijos y un cierto número de mercancías". En
este proceso se establecen determinadas relaciones de producción entre
el marido y la mujer que se regulan por el matrimonio; son relaciones
de explotación, por cuanto el marido se apropia de la fuerza de trabajo
de la mujer y no le entrega a cambio un salario: la mujer trabaja por
su manutención. Como consecuencia, Delphy habla con frecuencia de
"trabajo gratuito"de la mujer.

En estas relaciones de producción entran prácticamente todas las
mujeres y constituyen la base de su común opresión, aunque las pres-
taciones que ofrece su trabajo sean de naturaleza diferente según los
casos, y así: "las mujeres de los burgueses ven sus prestaciones de ser-
vicio doméstico reducidas en favor de prestaciones de representación
social".

De aquí se deriva una importante implicación política: la considera-
ción de la mujer como una clase social homogénea, aunque explícita-
mente C. Delphy es un tanto confusa en sus formulaciones, puesto que
habla de clase, pero también de casta 2. Afirma que las mujeres que no
trabajan fuera del hogar están fuera de las clases y que la existencia del
sistema de producción patriarcal coloca .al marido y a la mujer en clases
antagónicas". Por otra parte, en otro pasaje de su artículo, afirma que las
mujeres integradas en el modo de producción capitalista (asalariadas)
están objetivamente interesadas en la lucha anticapitalista 3. Lo que no
hace es explicar como se puede articular la pertenencia a una clase en
cuanto mujer y a otra en cuanto asalariada.

En este apretado resumen podemos advertir diversas cuestiones polé-
micas de las que ya hemos tratado en los capítulos anteriores: la validez

2Çomo grupo, sometido efectivamente a esta relación de producción, constituyen
una clase; en tanto que son una categoría de seres humanos destinados por nacimiento
a entrar en esa clase, constituyen una casta". Op. cit., pág. 155.

3.En efecto, si se deseara solamente convocar a las mujeres para la lucha anticapita-
lista, bastaría demostrar que en cuanto están integradas a esa producción (asalariada)
están en su inmensa mayoría (nueve de cada diez mujeres que trabajan) interesadas en
esa lucha objetivamente". Op. cit., pág. 157.

66



Polémicas Feministas

del marxismo, el papel del trabajo doméstico, la inserción de las mujeres
en las clases sociales. . ., y otras cuestiones menores, como la utilización
de algunos términos económicos marxistas. . . De todo ello se puede
deducir nuestra crítica implícita y nuestras discrepancias con las tesis es-
bozadas por C. Delphy en su artículo. Nos parece de interés, sin embar
go, referimos explícitamente a algunos puntos de su argumentación.

Uno de los problemas con que nos encontramos en El principal
enemigo es la falta de rigor en el uso de los términos tomados del mar-
xismo: clase social, valor de uso, valor de cambio, trabajo productivo. . .
puesto que no llegamos a saber si les da el mismo sentido que tienen en
Marx y más bien nos inclinamos a pensar que no, puesto que en otro ca-
so denotaría una escasa comprensión de dichos conceptos. Por ejemplo,
cuando habla del valor de la fuerza de trabajo:

.El asalariado vende su fuerza de trabajo a cambio de un salario fijo
que depende de las prestaciones proporcionadas. . .".

"Que lo que se compra sean prestaciones precisas implica que el asala-
riado puede aumentar su ganancia mejorando su prestación en cantidad
o en calidad".

Evidentemente esta explicación del salario no tiene nada que ver con
el concepto de valor de la fuerza de trabajo que Marx utiliza en El Capi-
tal, que se basa, precisamente, en demostrar que el capitalista no compra
trabajo (es decir, prestaciones), sino la fuerza de trabajo, y que el valor
de esta no depende del trabajo realizado, sino del valor de los medios de
subsistencia del trabajador 4.

Otra muestra de la ambigüedad de los conceptos la tenemos en el uso
de "modo de producción", concepto, al parecer, clave en su argumenta-
ción.

El concepto de "modo de producción.es, indudablemente, un con-
cepto marxista; sin embargo, ni en Marx ni en Engels se encuentra una
definición precisa del mismo. Lo emplean, no obstante, en diversas oca-

4No criticamos a la autora por no utilizar cabalmente el marxismo, sino por tomar
de él términos, conceptos y formas de análisis de los fenómenos sociales pero dándoles
otro sentido u otro alcance que no ha sido previa mente explicado.

67



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

siones y su mayor utilidad es la de explicar históricamente una determi-
nada combinación de fuerzas productivas y de relaciones de produc-
ción, combinación que será la base material de una formación social
históricamente determinada 5. Como señalan M. Barret y M. McIn-
tosh, "la formación social, su proceso ideológico y cultural, la forma
que adopta el Estado están determinados en uno u otro grado por el
modo de producción que domina. Aunque puedan coexistir un núme-
ro determinado de modos de producción en una formación social, el
concepto carece de utilidad a no ser que nos permita identificar uno
como dominante, especialmente con relación al Estado"6.

C. Delphy construye el concepto a partir de la observación empíri-
ca de las características del trabajo doméstico y del descubrimiento de
analogías (por otra parte bastante discutibles) con otros modos de pro-
ducción históricamente determinados (el esclavista, el feudal). Con ello
parece que los términos tienen más bien un valor descriptivo, pero no
teórico. Sin embargo, su uso va más allá de la simple descripción, pues-
to que se convierte en la definición de un sistema social autónomo, el
modo de producción familiar.

Efectivamente, a este llamado "modo de producción familiar"le con-
fiere total autonomía y aunque no nos dice si determina la formación
social contemporánea, sí lo dota de una independencia del modo de
producción capitalista, independencia que resulta contradictoria con
muchas de sus afirmaciones. Por ejemplo, ya hemos visto que no explica
la posible articulación entre la clase social mujer (derivada del modo de
producción doméstico) y la mujer de clase obrera (en tanto que some-
tida a relaciones de producción capitalistas).

5Çualesquiera que sean las formas sociales de producción, los trabajadores y los
medios de producción son siempre factores suyos. Pero cuando se encuentran en
estado de separación recíproca, los unos y los otros son factores de la producción sólo
potencialmente. Para poder producir hay que conjugarlos. El particular modo como
se realiza esa conjunción distin gue las diferentes épocas económicas de la estructura
de la sociedadÇ. Marx, El Capital II OME 42, pág. 35.

6Michèle Barret and Mari Mackintosh, Christine Delphy: Towards a Materialist
Feminism? en Feminist Review, núm. 1, 1979, pág. 99.

68



Polémicas Feministas

Además, al hablar de la familia en la sociedad capitalista, señala las
importantes modificaciones que se han introducido en el trabajo do-
méstico en comparación con las familias campesinas:

Çon la industrialización, la familia es despojada de su función de
unidad de producción, salvo en ciertos sectores. La industrialización
significa principalmente que la producción destinada’ al mercado ya no
puede ser efectuada dentro de la familia".

Ahora bien, no parece posible explicar estos importantes cambios en
términos de un modo de producción familiar autónomo sin acudir a la
determinación del modo de producción capitalista.

Veamos otro ejemplo. Cuando describe el proceso de producción en
el hogar, señala que las materias primas se compran con el salario del
marido. Pero si el salario procede de la venta de la fuerza de trabajo en
la producción capitalista, tenemos aquí una nueva interferencia entre
ésta y el trabajo doméstico. Parecería obligado investigar la relación en-
tre el salario del marido y la forma y el volumen del trabajo doméstico,
así como la naturaleza enengañosa de la forma de salario en el sistema
capitalista.

Por otra parte, si el modo de producción doméstico es independien-
te del modo de producción capitalista, ¿cómo se explica la opresión
específica de la mujer trabajadora, sus menores salarios, su sobrexplo-
tación, la segregación de empleos. . .? En realidad, al poner el acento
en la explotación de las esposas, C. Delphy apenas se refiere a la opre-
sión y explotación de las mujeres asalariadas, a pesar de que en Francia
constituyen un porcentaje de los más altos de Europa.

En su insistencia en la consideración de las mujeres como un sector
social homogéneo, como una clase, ignora las diferencias que la división
clasista de la sociedad introduce entre las mujeres y así, no señala las
importantes diferencias cuantitativas y cualitativas que la posición de
clase introduce en la forma que adopta la opresión de las mujeres. O
más bien podríamos decir que sí las señala, pero sin extraer conclusiones
pertinentes:

69



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

"Las prestaciones [de la mujer casada] tampoco son remuneradas por
un cálculo fijo: el mantenimiento que se le dé no depende del trabajo
efectuado sino de la riqueza o de la buena voluntad del marido. Por el
mismo trabajo, por ejemplo, el cuidado y educación de tres hijos, la mu-
jer de un obrero y la de un director general reciben un mantenimiento
que varía de uno a diez".

Y nos preguntamos ¿por qué existen esas diferencias de riqueza que
hacen que el trabajo de la mujer del obrero sea tan diferente del de la
mujer de un director general? ¿Por qué no explicar que si las mujeres de
los burgueses "ven sus prestaciones disminuidas en favor de represen-
tación social.es porque sus maridos pueden pagar empleadas de hogar
y todo tipo de electrodomésticos, colegios, etc., y que esto es posible
gracias a la explotación de otros hombres y mujeres en la producción
capitalista? ¿Y que la mujer del obrero tiene que trabajar intensamente
en su casa no porque su marido sea menos generoso, sino porque está
sometido a la explotación capitalista, que reduce su salario al mínimo
posible? ¿Por qué no reconocer que la división capitalista de la sociedad
en explotadores y explotados es un factor importante en la opresión de
la mujer?

Creemos que para analizar el trabajo doméstico de la mujer es más
útil partir del papel de la familia en la conservación y reproducción de la
fuerza de trabajo, tal como hemos hecho en páginas anteriores, porque
así se pueden abarcar no sólo las prestaciones de la mujer al marido, sino
a los hijos y a los ancianos, pues es evidente que al menos los primeros
absorben la mayor parte del esfuerzo laboral de la mujer en la familia 7.

Hemos apuntado hasta aquí algunas relaciones para nosotras eviden-
tes entre la producción capitalista y la opresión de la mujer, situándonos,
tal como lo hace C. Delphy, en el nivel económico. Pero podríamos aña-
dir mucho más sobre la influencia de las formas ideológicas y políticas
burguesas sobre esta opresión específica.

7Al apuntar estas consideraciones no queremos minimizar el poder del hombre
en la familia y, específicamente, del marido, ni la opresión que ejerce sobre las mujeres,
especialmente sobre la esposa. En ello hemos insistido en páginas anteriores.

70



Polémicas Feministas

Y esto nos lleva a otro problema que ya hemos advertido al hablar
del debate sobre el trabajo doméstico. Se trata de la tendencia al eco-
nomicismo inherente a este debate: la desconsideración del papel de la
ideología en la construcción histórica de la mujer como género y del
peso de las formas ideológicas y políticas en la opresión de la mujer.
Partiendo en exclusiva del trabajo doméstico parece difícil explicar la
cultura, la sexualidad. . . y mucho menos el poder político y el Estado.

71



Capítulo VI

Igualdad y feminismo:
una historia reciente

Introducción

¿Qué objetivo central debe perseguir el movimiento feminista?
¿Deben las mujeres conscientes luchar por la consecución de la
ïgualdad.entre hombres y mujeres o deben reivindicar su "diferencia"de
mujeres? El debate emprendido en relación a estas cuestiones ha empe-
zado por poner de manifiesto una grave dificultad inicial: no todas las
mujeres empleamos el término igualdad en el mismo sentido. Asentada
sobre ese malentendido primero, la polémica ha demostrado frecuente-
mente estar viciada desde su raíz misma.

"¿Cómo vamos a desear ser iguales que los hombres?", se ha pregun-
tado más de una. Planteada la cuestión en estos términos, no hay, desde
luego, gran cosa que discutir. Ninguna feminista si lo espuede aspirar a
identificarse con el opresor.

La reivindicación de la igualdad es un hecho histórico concreto que
debe analizarse, más allá de la aparente significación gramatical del tér-
mino ïgualdad", como tal hecho histórico: en su desarrollo efectivo (y
relativo), constantemente modificado por la evolución (y la revolución)

72



Polémicas Feministas

de las relaciones sociales. Quiere esto decir que la lucha por la igualdad
ha pasado por diferentes momentos de desarrollo, a lo largo de los cua-
les la reivindicación misma ha ido enriqueciendo (y modificando, por
ende) su contenido.

Las notas que siguen pretenden mostrar -por más que de modo for-
zosamente sumarioesta evolución histórica. Se trata de evidenciar cómo
la reivindicación de igualdad, surgida en el momento histórico en que
la burguesía accede a una posición social predominante, va maduran-
do progresivamente su contenido por influencia de las ideas socialistas,
primero, y, posteriormente, por influencia del movimiento feminista
contemporáneo.

Nos mueve la intención de hacer ver con ello que la lucha por la
igualdad no ha sido nunca, en términos de historia fáctica, una lucha
por emular a los poderosos, sino por abolir sus privilegios; que, par-
tiendo del combate por la supresión de los privilegios de sangre, pasa
posteriormente a exigir la desaparición de los privilegios de clase y, con
el movimiento feminista, a reclamar la abolición de los privilegios de
sexo.

Lo que podría parecer una paradoja cobra así su sentido real: del mis-
mo modo que la Igualdad que proclamaba la bandera de la Revolución
Francesa exigía para su realización la destrucción del Antiguo Régimen,
la igualdad de sexos que muchas feministas reclamamos exige acabar con
el actual sistema de relaciones sociales; acabar con un sistema basado en
la explotación y opresión de unas clases sociales por otras y de un sexo
por el otro. Puede entonces entenderse en qué modo es posible hablar
de igualdad y, al propio tiempo, no sentir el menor deseo de adquirir la
identidad de los hombres de hoy.

73



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Reivindicar la igualdad no es una
idea nueva

Que los seres humanos poseen una naturaleza común y que, en esa
medida, son iguales es una idea muy antigua. Ahora bien, deducir de esas
cualidades comunes el valor político y social igual de todos los miembros
de una comunidad es ya una afirmación moderna.

En las formaciones sociales más antiguas, se podía llegar a afirmar
la igualdad entre los considerados miembros de derecho de dicha so-
ciedad: quedaban excluidos, en todo caso, las mujeres, los esclavos, los
extranjeros. En las sociedades griegas y romanas, el concepto de igual-
dad jugó un papel muy importante; la desigualdad de derechos políti-
cos entre los distintos estratos de la población configuraba la estructura
jurídico-social de aquellas sociedades, basadas en el mantenimiento de
los privilegios de los ciudadanos y de los hombres libres. La implanta-
ción del feudalismo y del derecho germánico, tras la caída del Imperio
romano, configuraba de nuevo una estructura social basada en un com-
plejo sistema de desigualdades y privilegios, sistema de tipo piramidal en
el que los plenos derechos del señor feudal -y, en su caso, del rey-se asen-
taban sobre la progresiva pérdida de derechos de los otros estamentos,
hasta descansar la pirámide en la amplia base de los campesinos siervos,
carentes de todo derecho.

La moderna reivindicación de igualdad aparece ligada a la burguesía,
clase que toma cuerpo en el seno mismo del sistema social feudal. El
tránsito del feudalismo al capitalismo genera unas condiciones econó-
micas tales que hacen imperiosa la igualdad política de los ciudada nos:
el trato igual de los individuos ante la ley y la abolición de los privilegios
feudales se convierten en exigencias del desarrollo histórico mismo. La
vieja y sólida pirámide de la desigualdad se tambalea.

A lo largo de la segunda mitad del siglo XVII, el mundo occidental
es escenario de una profunda revolución ideológica, en cuya base se en-
cuentra el pensamiento racionalista. La filosofía de la Ilustración,que

74



Polémicas Feministas

florece en el siglo XVIII, concebirá al hombre como un ser que, dirigi-
do por la Razón, busca la felicidad. Para encontrarla ésta ha de regirse
por las Leyes Naturales (que son ten das por las más razonables). La
Razón tiene por misión descubrir esas Leyes Naturales, dictando las
leyes positivas necesarias para la organización social en consonancia con
aquéllas. Los derechos naturales del individuo -que la ley está obligada
a reconocer y protegerson el derecho a la vida, a la libertad, a la igualdad,
a la propiedad y a la defensa de los propios derechos (es decir, el dere-
cho a rebelarse contra la tiranía). Puesto que los seres humanos tienden
espontáneamente a la felicidad, las socieda des han de organizarse en
función de ello. Agrupados en sociedad, los hombres precisan empero
de ayuda mutua, por lo que están obligados a renunciar a la libertad
total. De ahí la idea del pacto social (esbozada por Locke y desarrollada
por JJ. Rousseau). El "pactoïmplica que los hombres delegan una par-
te de sus derechos en un Gobierno que se encarga de deducir las leyes
positivas de la Ley Natural suprema, en beneficio de todos.

Estamos, obviamente, en el reino del idealismo bur gués. La idea de
la igualdad que alimenta se ajusta a sus límites característicos. Proclama,
de hecho, la igualdad Juridica, la igualdad de los ciudadanos ante la ley,
pero no de una manera plena y unívoca: la Declaración de Derechos
del Hombre, proclamada por la Constitución de los Estados Unidos
de América, sancionará sin pudor las Constituciones burguesas, hasta
entrado el siglo XX, se avendrá a reconocer la igualdad jurídica de la
mujer.

Las mujeres reclaman igualdad

Ninguna de las primeras Constituciones burguesas inspiradas en la
defensa de los derechos del hombre reconocía la igualdad civil y política
de la mujer. Bien es cierto que entre los teóricos del liberalismo, ya en
el siglo XVIII y después en el XIX, se alzaron voces masculinas, tales
como la de Stuart Mill o Condorcet, reclamando derechos civiles para
la mujer, pero también es cierto que tuvieron que pasar muchos años de

75



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

lucha feminista para que el más elemental de los derechos democráticos,
el derecho al voto, fuese reconocido en las Constituciones europeas 1.

Sin embargo, al calor de las nuevas ideas, las mujeres comienzan a ha-
cerse dueñas de sus propios destinos. Incapaces de aceptar pasivamente
la relegación de sus dere chos, mujeres que han visto proclamarse la
igualdad como principio inalienable no se resignan a la marginación,
no aceptan su pretendida inferioridad. Aparecen así los primeros movi-
mientos de mujeres para plantear la equiparación ante la ley y, especial-
mente, el derecho al voto, el derecho de ciudadanía. Las vemos, en el
fervor revolucionario de 1789, movilizándose, exigiendo, organizándose
en clubs femeninos (ver anexo 3).

En el debate que se estableció en aquellos años de la Ilustración y
de empuje del liberalismo, los defensores de los derechos de la mujer
basaron su argumentación en la demostración racional de la igualdad
de capacidades intelectuales entre hombres y mujeres, la igualdad total
Se atacan las ideas sobre la inferioridad del talento de la del ser humano
al margen de sus diferencias biológicas. mujer y se defiende el carácter
cultural y social de esta pretendida inferioridad (ver anexo I).

No encontraremos, sin embargo, entre los representantes del libe-
ralismo y racionalismo burgués, un análisis profundo del papel social
de la mujer, de su posición en la familia, de su opresión como mujer.
Apenas se cuestionará la exclusividad de la función de esposa y madre,
y es precisamente en esta consagrada misión femenina en lo que más
insistentemente se apoyarán los detractores de los derechos de la mujer.
Para todos, incluso para las propias mujeres, la dedicación al hogar, el
cuidado de los hijos, las faenas domésticas, es lo propio de su sexo. Por

1En Europa, con la excepción de Noruega (1913), se concedió el voto a la mujer du-
rante o inmediatamente después de la Primera Guerra Mundial: Dinamarca e Islandia
en 1915, URSS en abril de 1917, Gran Bretaña en 1918; en Europa Central, a partir de
1918 en las naciones que se forman con la caída de los Habsburgo; en Suecia en 1921, en
España durante la República, 1931. En Francia e Italia no se concederá hasta después
de la Segunda Guerra Mundial (1945). En EE.UU., aunque en algunos Estados las
mujeres disfrutaban de derecho al voto desde época muy temprana (Wyoming desde
1896), no se concede para todo el territorio hasta 1920.

76



Polémicas Feministas

ello, muchas veces la argumentación en pro de la igualdad se hace a la
defensiva, tratando de demostrar a los hombres que la adquisición de
derechos no las va a apartar de su misión fundamental: el hogar familiar.
Y así, Pauline Léon, al dirigirse a la Asamblea Nacional en demanda de
armas, dirá: "No vayáis a creer que nuestro propósito es el de abandonar
el cuidado, siempre tan presente en nuestros corazones, de nuestra fami-
lia y de nuestro hogar, para precipitarnos al encuentro del enemigo. . .".

El movimiento feminista del siglo XIX, que bebe sus fuentes en la
filosofía de la Ilustración, se ve limitado, por lo tanto, a las reivindica-
ciones propias del liberalismo burgués y se centra básicamente en la
reivindicación de igualdad de derechos civiles y políticos (sufragio, re-
forma del código civil. . .). Se concibe la emancipación de la mujer como
la desaparición de la desigualdad ante la ley.

Igualdad ante la ley no es
igualdad ante la vida

La denuncia de la familia, de la institución familiar, como fuente de
opresión y discriminación para la mujer, es un fenómeno posterior, que
aparece en la historia, de hecho, de la mano del movimiento socialista.
Las proclamas sobre la igualdad abstracta del género humano habían
dado pie a las mujeres a reclamar sus propios derechos civiles; la crítica
radical de la institución familiar rebasaba en mucho los límites ideoló-
gicos del mundo liberal burgués y exigía un marco de planteamientos
sociales que apuntaran a la subversión del orden social en su conjunto.

El capitalismo impulsa el desarrollo de la burguesía y también de su
clase antagónica, el proletariado, y al lado de la reivindicación burguesa
de igualdad va abriéndose paso un nuevo concepto: el de igualdad pro-
letaria. El antagonismo entre estas clases no se extendía únicamente a la
esfera socio-económica, sino que había de trasladarse, de modo lógico
e inevitable, al campo político e ideológico. Frente al cuerpo de ideas
característico del pensamiento burgués (cuerpo de ideas destinado a ci-

77



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

mentar su sistema de dominación sobre el conjunto de la sociedad), el
movimiento obrero revolucionario fue creando el suyo propio, destina-
do a justificar y dar coherencia a su proyecto de subversión revoluciona-
ria de la sociedad.

La burguesía había proclamado la igualdad formal de los ciudadanos,
extensible en la práctica a la igualdad jurídica y a los derechos políticos.
El movimiento obrero, consciente por dura experiencia propia de las
desigualdades cobijadas bajo el manto de esa igualdad, forjaría un nuevo
concepto de igualdad. .A la reivindicación burguesa de la abolición de
los privilegios de clase-escribió Federico Engelssucede la reivindicación
de la abolición de las clases mismas". Y añadía: .El verdadero contenido
de la reivindicación proletaria de igualdad es la abolición de las clases so-
ciales". En efecto, el pensamiento marxista se distingue desde sus inicios
por la crítica implacable del concepto de igualdad característico de la
burguesía, desvelando las limitaciones e hipocresías prácticas agazapadas
tras la igualdad jurídica, el sufragio universal y la expresión puramente
electoral de la soberanía popular 2.

Lenin sostiene que no puede existir igualdad donde existen explo-
tadores y explotados y, aunque tímidamente, sin llegar a sus últimas
consecuencias en esta constatación, la hace extensiva a los derechos de
la mujer cuando advierte que ïgualdad ante la ley no es igualdad ante la
vida"3.

2"Decidir una vez cada cierto número de años qué miembros de la clase dominan-
te han de oprimir y aplastar al pueblo en el Parlamento: he aquí la verdadera esencia
del parlamentarismo burgués, no sólo en las monarquías constitucionales parlamenta-
rias, sino en las repúblicas más democráticas"(Lenin, El Estado y la revolución. Obras
escogidas, Tomo II. Ed. Progreso, Moscú 1970, pág. 329).

3"La democracia burguesa es la democracia de las frases pomposas, de la palabrería
solemne, de las promesas rimbombantes, de las consignas grandilocuentes de libertad
e igualdad, pero, en la práctica, todo esto oculta la falta de libertad y la desigualdad
de la mujer, la falta de libertad y la desigualdad de los trabajadores y de los explotados.
¡Abajo esa vil mentira! No puede haber ni hay ni habrá igualdad de los oprimidos y
los opresores, de los explotados y los explotadores. No puede haber ni hay ni habrá
libertad verdadera mientras los privilegios que la ley concede a los hombres impiden
la libertad de la mujer, mientras el obrero no se emancipe del yugo del capitalismo,

78



Polémicas Feministas

Y es paralelamente a este enriquecimiento del concep to de igualdad
como surgen los primeros intentos teóricos de superar el enfoque femi-
nista burgués de la igualdad, investigando más profundamente en las
raíces de laopresión: se llega así a la familia.

Ciertamente, había sido el llamado socialismo utópico el que había
realizado las primeras denuncias de la fami(aunque ya anteriormente
se habían realizado duras crília y los primeros intentos teóricos para su
superación ticas al matrimonio). Owen propone un modelo de comuni-
dad social en el que se superan la familia y las relaciones existentes entre
padres e hijos, considerando la institución familiar, a la que califica de
"maldita institución", como alienadora para hombres y mujeres. Sin em-
bargo Owen no realiza un análisis del papel de la mujer en la familia y
de su opresión específica.

Charles Fourier dedicó parte de sus escritos a denunciar la opresión
de la mujer: "Desde una perspectiva general, los adelantos sociales y
los cambios de épocas se efectúan en virtud del progreso de la mujer
hacia la libertad, y la decadencia del orden social se efectúa en virtud
de la disminución de la libertad de la mujer". En materia de sexualidad,
Fourier mantiene ideas muy avanzadas para su época, condenando la
represión sexual y defendiendo prácticas sexuales diferentes (entre ellas
el lesbianismo).

También es cierto que al lado de Owen o Fourier nos encontramos
con Proudhon, que desarrolla unas posiciones antifeministas a ultranza
a partir de su consideración de la mujer como ser inferior y que debe
ser relegado a la vida doméstica. Defensor del matrimonio, la familia y

mientras el campesino trabajador no se libere del yugo del capitalista, del terrateniente
o del comerciante. ¡Abajo esa vil mentira! Abajo los falsarios que hablan de libertad e
igualdad para todos mientras existe un sexo oprimido, mientras existen clases opreso-
ras, mientras existe la propiedad privada sobre el capital y sobre las acciones, mientras
existan hartos que con sus excedentes de trigo esclavizan a los hambrientos. No liber-
tad para todos ni igualdad para todos, sino lucha contra los opresores y explotadores,
eliminación de la posibilidad de oprimir y explotar. Esa es nuestra consigna". (Lenin.
El poder soviético y la emancipación de la mujer. La emancipación de la mujer. Ed.
Akal. Madrid 1975, pág. 77).

79



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

la "moderación"sexual. Proudhon rechaza toda pretensión de igualdad
para la mujer en la vida pública. La familia constituye, en su modelo
social, la base sobre la que descansa la sociedad ideal ("point de familie,
point de cité, point de republique").

Sin dejar de reconocer entonces el mérito de algunos precursores del
socialismo moderno, parece, sin embargo, obligado llegar al pensamien-
to marxista, y en concreto a Federico Engels, para encontrar las primeras
denuncias coherentes dirigidas contra la institución familiar como base
de la opresión de la mujer. Será Engels, en efecto, el primero que reali-
zará una denuncia vigorosa del papel opresivo que para la mujer tiene
la familia, planteando la necesidad de su abolición 4.

Décadas después, una mujer comunista, Alejandra Kollontai, reto-
mará y ampliará los argumentos de Engels contra la institución familiar,
reivindicando una transformación fundamental de las relaciones entre
los sexos. "Para llegar a ser verdaderamente libre -escribía la dirigente
bolchevique, la mujer debe desprenderse de las cadenas que le arroja en-
cima la forma actual, trasnochada y opresiva, de la familia. Para la mujer,
la solución al problema de la familia no es menos importante que el de la
conquista de la igualdad política y el del establecimiento de su plena in-
dependencia económica"5. Kollontai sostuvo igualmente otra posición
clave, que habría de ser posteriormente patrimonio común del movi-
miento feminista: la lucha de las mujeres exige su autoafirmación como
tales, su autonomía política e ideológica. . .

Cierto que éstas fueron, en buena medida, voces aisladas y que el mo-
vimiento revolucionario socialista ha distado de sacar las consecuencias
estratégicas y tácticas que se deducían de estas posiciones. Sus graves
inconsecuencias en este terreno condujeron a que la lucha por la plena
liberación de la mujer no se integrara debidamente en el proyecto de

4"La familia individual moderna se basa en la esclavitud doméstica franca o más
o menos disimulada de la mujer, y la sociedad moderna es una masa cuyas moléculas
son las familias individuales. (Engels, Origen de la fami lia, la propiedad privada y el
Estado, Obras escogidas, Ed. Progreso, Moscú 1966, pág. 231).

5A. Kollontai, Marxismo y revolución sexual, Miguel Castellote Editor, Madrid
1976.

80



Polémicas Feministas

emancipación socialista 6. Añadamos que ello no ha sido, sin duda, el re-
sultado de una simple desatención o un mero descuido, sino el fruto de
la propia realidad ideológica y de la composición sexual del movimiento
revolucionario socialista mismo, del he cho de que sus filas hayan estado
integradas en su inmensa mayoría por hombres y del hecho de que estos
hombres se hayan aferrado sea por elemental defensa de sus privilegios
de sexo o sea, de modo más instintivo, por simple querencia ideológica a
los hábitos culturales dominantes (dentro de los cuales la familia ocupa
un puesto de escenario privilegiado).

6Posiblemente el ejemplo más interesante y más avanzado de la exigencia y puesta
en práctica de los derechos de la mujer lo tengamos, todavía en el siglo XIX, en La Co-
muna de París, bajo la influencia de un movimiento revolucionario que subvirtió por
unos días el propio orden social burgués. Tras la proclamación de La Comuna, se ve
ía a las mujeres por todas partes: en las ambulancias, en las cantinas, en las ejecuciones,
con el fusil en la mano, en los clubs que se constituyeron en los barrios. . . La Ünión
de Mujeres para la defensa de París y el cuidado de los heridos"denunció la discrimi-
nación de la mujer, y la Comisión Ejecutiva de esta Unión reclamó la reorganización
y la distribución del trabajo de las mujeres, precisando que habría de establecerse la
igualdad de salarios sin discriminación. Las reivindicaciones de las mujeres se centra-
ron, además, en otros tres problemas: el restablecimiento del divorcio, una pensión
para las mujeres que tuviesen tres hijos y la liquidación de la prostitución mediante
la creación de puestos de trabajo y mediante la represión. Hay dos decretos intere-
santes que se refieren a las mujeres y que indican una concepción menos tradicional
de la familia y de la posición social de las mujeres: en uno se concede una pensión a
la mujer, casada o no, de cada guardia nacional muerto en combate y otra para cada
uno de sus hijos, reconocido o no; en otro decreto se establecía que al producirse la
separación de una pareja se acordase a la mujer una pensión alimenticia mientras el
tribunal lo estimase oportuno. Por otra parte, es justo advertir que éstos no son sino
inicios de un reconocimiento de derechos. En cambio, no existía ninguna mujer en el
Consejo de la Comuna ni en ninguna de las diez comisiones encargadas de asegurar
el funcionamiento de los servicios públicos.

81



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

El feminismo de los años sesenta
no se queda ahí

Es ya en el siglo XX, a partir de los años sesenta básicamente, cuando
el movimiento feminista va elaborando un nuevo concepto de igual-
dad que no se limita a la exigencia de igualdad jurídica de los primeros
movimientos feministas, sino que pone en primer plano la abolición de
los privilegios de sexo. Y si las primeras feministas tuvieron que demos-
trar que la naturaleza había dotado a hombres y mujeres de las mismas
capacidades para la intervención en la vida social, ahora las feministas
afrontan la tarea de demostrar que la naturaleza no encadena a los seres
humanos y no les fija su destino; tienen que de-mostrar que el sino de
la mujer no es el de ser esposa y madre al servicio del varón. Simone de
Beauvoir con su Segundo sexo inicia esta época. Una frase suya resume
de un modo muy preciso su pensamiento y su aportación a la historia
de las ideas feministas: "No se nace mujer, llega una a serlo". Sintetiza
así su tesis (bien probada por cierto) de que no hay ningún destino bio-
lógico que marque lo que hoy es "ser mujer"; de que es la civilización la
que ha hecho de las hembras del género humano las mujeres que hoy
somos y conocemos. Es ésa la primera lanza consecuente contra lo que
ella llamó el "mito de la feminidad".

Se franquean así las puertas a lo que será el feminismo moderno. Es
a finales de la década de los 60 cuando se van abriendo paso muchas de
las claves para comprender çómo se llega a ser mujer 2hasta que punto
son profundas en esta sociedad las raíces de la opresión de la mujer.

En el campo de la sexualidad las nuevas ideas feministas suponen una
revolución, un giro de 180 grados, en relación a las sufragistas, a sus viejas
ideas puritanas y victorianas. No sólo se reivindica el derecho al placer
sexual por parte de las mujeres-mujeres y hombres allá por los fines del
siglo XIX ya lo habían comenzado a hacersino que se denuncia que la
sexualidad femenina ha sido negada por la supremacía de los hombres;
se denuncia el mito del orgasmo vaginal y se pone en entredicho todo lo

82



Polémicas Feministas

que limita, reprime y oprime la sexualidad femenina: la reivindicación
del lesbianismo se enmarca aquí.

Por primera vez se pone en cuestión, hasta el final, con todas sus con-
secuencias políticas, que el hecho de tener la capacidad de reproducir
la especie no conlleva "de forma natural", como atributo biológico, la
crianza de los hijos y el cuidado de la familia. Y junto a ello se analiza el
trabajo doméstico, su carácter de .adjudicado.a la mujer por nacimiento
y de por vida, su no remuneración. . .

Todo ello supone una crítica radical a lo que son las bases mismas de
la actual organización social. Todo ello se enmarca en algo indiscutible:
no se aspira sólo a los mismos derechos jurídicos, no se pide sólo que se
abran parcelas hasta hace unos años prohibidas, no se exigen sin más los
mismos derechos que los hombres. Y es que ya no se acepta al hombre
como prototipo del ser humano, como universal. Luchamos, sí, porque
no se nos niegue ningún derecho, pero luchamos, sobre todo, para aca-
bar con la dualidad masculino/femenino, por acabar con la división de
papeles en función del sexo.

Esta convicción de que no es nuestra naturaleza la que nos ha he-
cho "diferentes", esta decisión de juzgar por nosotras mismas, de fijar
con independencia nuestras aspiraciones y nuestros deseos, significa la
aparición de un movimiento de autoestima, de autoafirmación que se
concreta, por ejemplo, en la convicción del valor de nuestra lucha y tam-
bién en la reivindicación del papel del clítoris en la sexualidad femenina
o el derecho a nuestro propio cuerpo. . . Este proceso de autoafirma-
ción, que entronca con importantes discusiones del feminismo actual,
desempeña un papel decisivo en la elaboración del concepto feminista
de igualdad y en la propia estrategia de la lucha feminista, porque co-
mo afirma Celia Amorós, "ninguna lucha es posible, ni nada podrá ser
construido desde la propia desvalorización, desde la depresión. . .".

83



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

La igualdad exige el fin de la
opresión

Toda reivindicación de igualdad se ha ido gestando en contra de los
poderosos, ha sido lanzada contra los privilegios de quienes ejercían la
dominación; toda reivindicación de igualdad ha sido acompañada de la
denuncia apasionada (y sin restricciones) de los privilegios de los domi-
nadores, ha ido acompañada de la renuncia a acceder a los privilegios, a
la situación de favor de aquéllos a quienes se denuncia. Toda reivindica-
ción de igualdad ha ido acompañada de la denuncia de un orden social
viejo y de la propuesta de un nuevo orden social.

Así, la reivindicación burguesa de igualdad fue un arma arrojada con-
tra los privilegios de los estamentos dominantes, la nobleza y el clero;
fue una puesta en cuestión de la propia sociedad estamental, del An-
tiguo Régimen. Cuando la burguesia ascendente exigió igualdad, no
pretendía el acceso a los privilegios de la nobleza, planteaba la abolición
de dichos privilegios y la extensión de derechos al resto de la sociedad, al
campesinado: las propias necesidades del nuevo orden económico, del
desarrollo del capitalismo, así lo exigían. No se trataba, pues, de igualdad
con la nobleza, de igualdad con el clero, sino de dar un nuevo conteni-
do a las relaciones sociales, un nuevo contenido basado en la abolición
de los privilegios políticos por razón de nacimiento y en la igualdad de
todos los ciudadanos ante la ley. A los complicados vínculos jurídicos
del Antiguo Régimen habría de suceder la "Declaración de los derechos
del hombre y del ciudadano". Bien es verdad que el nuevo orden social
burgués, al fundamentarse sobre la propiedad privada y el poder del
capital, establece un nuevo sistema de desigualdades, basado, ahora, en
los privilegios de los ricos; es superfluo, pues, recordar que en el seno de
esta sociedad pretendidamente igualitaria se mantiene y aún se acentúa

84



Polémicas Feministas

la explotación del hombre por el hombre, y desde luego, la explotación
y opresión de la mujer 7.

Cuando el proletariado levanta a su vez la bandera de la igualdad, en-
riquece y da un contenido más profundo a esta reivindicación. No exige
el proletariado los mismos privilegios que la burguesía, exige acabar con
la misma propiedad; no exige el derecho a la explotación, sino acabar
con la explotación misma. Su aspiración última no es acceder al status
de clase dominante, sino acabar con la propia división de la sociedad
en clases. Si la lucha por la igualdad burguesa fue una lucha contra el
feudalismo, la lucha por la igualdad proletaria es una lucha contra el
capitalismo, contra la democracia burguesa.

Por ello, y tanto unos como otros (primero la burguesía, después la
clase obrera), denunciaron ardientemente, atacaron los privilegios que
pretendían abolir. Denunciaron implacablemente las costumbres, las
ideas, las formas de vida y de cultura que encarnaban, ya sea la nobleza,
ya sea la burguesía. Y así, en los siglos XVIII y XIX, teóricos y políticos
liberales atacaron denodadamente los comportamientos y formas de
vida de los nobles, su ociosidad, su ignorancia, sus abusos, su desprecio
por la vida y la dignidad de las personas, su oscurantismo, la disolución
de sus costumbres (juzgadas desde la puritana moral burguesa), su al-
tanería y su orgullo. Y a estos comportamientos oponían una nueva
forma de ser y de vivir, un nuevo orden social formalmente igualitario
(por más que sustentado en la opresión y explotación de clase).

7"La igual legitimidad del anhelo de dicha existe sobre el papel, desde y a causa
de que la burguesía, en su lucha contra el feudalismo y por desarrollar la producción
capitalista se vio obligada a abolir todos los privilegios estamentales, es decir, los privi-
legios personales, proclamando primero la igualdad de los derechos privados y luego,
poco a poco, la de los derechos públicos, la igualdad jurídica de todos los hombres.
Pero el anhelo de dicha no se alimenta más que en una parte mínima de derechos
ideales, lo que más reclama son medios materiales, y en este terreno, la producción
capitalista se cuida de que la inmensa mayoría de los hombres equiparados en dere-
chos sólo obtengan la dosis estrictamente necesaria para sobrevivir; es decir, apenas
si respeta el anhelo de dicha de la mayoría si es que lo hace mejor que el régimen de
la esclavitud o de la servidumbre de la gleba (Engels, Ludwig Feuerbach o el fin de la
filosofía alemana. Obras escogi das, Tomo II, Ed, Progreso, Moscú 1966, pág. 381).

85



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Progresivamente, desde las filas del proletariado nace más tarde la de-
nuncia de la sociedad burguesa, de su moral y su cultura, de su propia
razón de ser. Se denuncia la explotación, el individualismo, la codicia,
la represión, la destrucción de la naturaleza, el desprecio y la indiferen-
cia ante la miseria del pueblo, el egoísmo, el racismo. . . La abolición de
la sociedad de clases implica, necesariamente, la desaparición del viejo
mundo capitalista. No se trata de igualdad con el opresor, sino, definiti-
vamente, de igualdad sin opresión, sin explotación, sin clases, sin modo
de vida burgués.

La historia de las luchas por la igualdad es así, de hecho, la historia
del enfrentamiento contra las desigualdades. No hay en ella lugar para
las aspiraciones a igualar sobre la base de lo anteriormente existente;
se trata, una y otra vez, de acabar con lo existente y crear una nueva
situación, asentada en nuevas premisas. Es en ese sentido en el que debe
entenderse la reivindicación feminista de igualdad. Pero ésta presenta
también ciertos perfiles propios, característicos, sobre los que conviene
detenerse, siquiera sea brevemente.

Por una reivindicación feminista
de la igualdad

La reivindicación feminista de la igualdad fue tomando cuerpo a par-
tir del concepto burgués de igualdad, sufrió una honda transformación
en su contacto con el socialismo y profundizó después su contenido
hasta convertirse, con la aportación decisiva del feminismo de hoy, en
la lucha contra los géneros masculino y femenino, contra los sexos "so-
ciales". Se enriquece así, en este proceso, el concepto de igualdad, que
supera la mera igualdad formal y plantea no sólo la desaparición de los
privilegios de clase, las clases en fin, sino también la desaparición del
mundo masculinizado, del mundo marcado por los privilegios de los
hombres y por la opresión de las mujeres.

86



Polémicas Feministas

Las mujeres se presentan ahora como sujetos de su propia liberación.
Por primera vez en la historia, se niegan a ser definidas en relación al
hombre. Pero no para mantenerse en la "feminidad"que les ha sido im-
puesta y que se les ha ido adjudicando a lo largo de los siglos, sino para
rechazar la división del mundo en masculino y femenino. Las mujeres
sabemos no sólo que tenemos que conseguir igualdad jurídica en todos
los campos; no sólo que tenemos derecho a entrar en todas las esferas de
la vida, sino que, aunque tengamos todos los derechos, aunque nuestras
vidas de mujeres vayan cambiando, la opresión femenina se mantiene y
se mantendrá mientras las mujeres tengamos adjudicados unos papeles
en la vida y los hombres, otros. Y sabemos también que no basta con
transformar solamente las ideologías -sería imposible, por otra partepor-
que hay factores materiales que las sustentan; sin ir más lejos, algo tan
material como las miles y miles de horas de trabajo doméstico que las
mujeres realizan a lo largo de su vida. Y es que la reivindicación actual
de la igualdad por parte del movimiento feminista supone cuestionar
todo el montaje de la sociedad, de todas las sociedades que conocemos,
todas ellas edificadas sobre la idea de que los hombres y mujeres somos
tan diferentes como para merecer puestos distintos en la sociedad.

El feminismo ha puesto de manifiesto que la revolución social, si as-
pira realmente a serlo, no puede limitarse a transformar las relaciones
entre las clases, sino que debe obligatoriamente romper con el actual
sistema de relaciones entre los sexos, a falta de la cual nunca podrá lograr
la emancipación de la humanidad y la abolición de la opresión y explota-
ción de unas personas por otras. Si una aportación básica del marxismo
fue la afirmación de que no es posible la igualdad mientras se manten-
gan las clases sociales, hoy podemos también decir, que no es posible la
igualdad entre mujeres y hombres mientras se mantengan unos papeles
impuestos por la sociedad, distintos para cada sexo, mientras, más allá
de las diferencias biológicas sexuales, se mantengan los sexos sociales.

No quisiéramos que las anteriores afirmaciones se tomaran como
una abstracción o como una simple declaración de intenciones. Bien
es cierto que resulta difícil, por no decir imposible, prefigurar al detalle

87



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

cómo ha de ser el mundo que hay que construir; sin embargo, resulta
sencillo saber qué mundo tenemos que destruir, con qué privilegios
pretendemos acabar.

Pretendemos destruir un mundo en el que la división sexual del traba-
jo condena a las mujeres a la marginación y a la dependencia del hombre,
las aisla de la vida social, les niega el acceso a la calle; una estructura so-
cial basada en la familia patriarcal que consagra la sumisión de la mujer
al varón, impidiéndole gozar libremente de su propia vida y personali-
dad, incluso del propio cuerpo; una moral sexual que ignora nuestra
sexualidad o la reprime, una moral hipócrita que obliga a las mujeres a
la fidelidad a un compañero, que es además siempre y necesariamente
masculino; una educación, una cultura, unas leyes que nos discriminan
y que, con más o menos disimulo, consagran nuestra marginación.

Pretendemos acabar con unos privilegios de los que del opresor, del
amo, del más fuerte; privilegios de los disfrutan los hombres a costa de
las mujeres, privilegios que gozan aun los explotados, porque las mujeres
somos las oprimidas de los oprimidos y de los opresores. Pretendemos
invalidar un modo de vida producto de una larga historia de explota-
ción del hombre por el hombre y de opresión y explotación de la mujer,
donde la ley del más fuerte impera; donde la agresividad, la fuerza, la
competitividad, el afán de poder y de riqueza son los impulsos básicos;
un modo de vida donde la solidaridad, la amistad, el cariño, la sensibi-
lidad, el amor a la naturaleza son patrimonio de la marginación. Un
mundo en el que las mujeres tenemos que ser suaves y dulces, mien-
tras los hombres no pueden llorar, y en el que los hombres deber ser
combativos y agresivos, mientras las mujeres debemos ser pacientes. . .

Todo esta mundo que rechazamos ha llegado a ser, mal que nos pese,
base de nuestra civilización. Llamarlo solamente civilización masculi-
na sería, sin embargo, unilateral y evidentemente injusto. Sería negar
la existencia de las clases sociales y su enfrentamiento, sería olvidar la
milenaria explotación sobre la que se han ido asentando las sociedades
históricas; sería no querer analizar la sociedad capitalista y su cultura, las
reglas de juego que la sociedad burguesa e imperialista impone, y sería,

88



Polémicas Feministas

en definitiva, perder la oportunidad de recoger la lucha de los oprimi-
dos, la moral que han ido forjando los proletarios y las proletarias, los
pueblos colonizados, las minorías marginadas: la solidaridad, la entrega
a una causa justa, la sensibilidad ante los sufrimientos del pueblo. . .
Porque en el seno de este mundo terrible, de esta civilización en crisis,
están también los gérmenes del futuro, de ese futuro que también las
mujeres vamos forjando.

La perspectiva que hemos trazado plantea una doble exigencia o línea
de trabajo. Por una parte, un combate cotidiano: la exigencia constante
contra la discriminación en todos los terrenos; la denuncia permanente
de los privilegios masculinos, de sus abusos, de los valores machistas; la
autoafirmación permanente de nosotras las mujeres; el avance en el aná-
lisis de la opresión de la mujer. Por otra parte, la subversión radical del
orden económico y social en el que se sustenta hoy toda explotación y
opresión. Sólo así sería posible una total revolucionarización ideológica,
cultural y moral. Cuando la victoria sea nuestra, podremos proclamar
como un hecho posible "la igualdad ante la vida". No será en modo
alguno la igualdad con los opresores, porque la opresión habrá comen-
zado a ser arrinconada en el museo de las antigüedades de la historia.

¿Habremos llegado entonces a un mundo femenino? No, si por femi-
nismo se entiende "la vuelta a la tortilla"; no, si por femenino se entiende
lo que la sociedad patriarcal ha configurado como tal. Sí podremos ha-
blar de un mundo feminista, si nos referimos a un mundo en el que
las mujeres seremos dueñas de nosotras mismas, de nuestros cuerpos
y de nuestras mentes, de nuestros sentimientos y de nuestros sueños,
de nuestro trabajo y de nuestro ocio. Un mundo feminista, si en él las
mujeres podemos, como fruto de nuestra historia y de nuestra lucha,
participar igualitariamente en la creación de una cultura, una moral,
unas normas de comportamiento que no serán, en rigor, nuestras, fe-
meninas, en tanto que diferenciadas o específicas; porque el producto
de nuestra actividad social e intelectual no tendrá por qué ser diferente
del de los hombres. Podremos hablar de un mundo de diversidad, de
riqueza, en el que cada mujer no tenga tampoco que actuar o compor-

89



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

tarse como las otras mujeres, ni los hombres igual que los otros hombres,
sino que la individualidad de cada una y de cada uno se desarrolle ple-
namente en armonía con los intereses de todos. Un mundo en el que
los valores universalizables no vengan definidos ni por una clase ni por
un sexo, sino por la elaboración colectiva de todas y todos.

¿Acaso entramos en el reino de la Utopia? Quizá "Somniem. Es clar
que sí". Pero, frente a la inmundicia que impera en la actualidad, la lucha
por hacer ese sueño realidad es la única opción que nos queda a quienes
ni sabemos, ni queremos, ni podemos conformarnos.

90



Apéndice A

Anexo I

A finales del siglo XVIII, será el filósofo Condorcet 1, quien ante la
Asamblea Nacional de la Francia revolucionaria, planteará la cuestión
de la igualdad civil de la mujer. En su Ensayo sobre la admisión de las mu-
jeres al derecho de ciudadanía, folleto dirigido a la Asamblea Nacional
en 1790, declara: .Ahora bien, los derechos de los hombres derivan úni-
camente del hecho de que son seres sensibles, susceptibles de adquirir
ideas. Por tanto, al tener las mujeres esas mismas cualidades, necesaria-
mente deben disfrutar de idénticos derechos. O bien ningün ser de la
especie humana puede disfrutar de derechos verdaderos o bien todos
deben disfrutar de los mismos, y quien vota en contra del derecho de
otro ser, sea cual sea su religión, el color de su piel o su sexo, renuncia
a los suyos en ese preciso momento". Más definitivo aún, en el Apunte
para un cuadro histórico de los progresos del espíritu humano leemos:
.Entre los progresos más importantes del espíritu humano para conse-
guir el bienestar general, debemos contar con la total abolición de los
prejuicios que han establecido la desigualdad de derechos entre los dos
sexos, funesta incluso para el favorecido. Sería inútil buscar los motivos
que la justifiquen en las diferencias de sus caracteristicas físicas, en las

1Marqués de Condorcet (1743-1794). Matemático y filósofo, colaborador de la
Enciclopedia. Defiende el derecho a la igualdad civil para los protestantes, la abolición
de la esclavitud y el derecho de ciudadanía para la mujer.

91



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

fuerzas de su inteligencia, en su sensibilidad moral. Esta desigualdad no
ha tenido más origen que el abuso de la fuerza, aunque después se haya
tratado en vano de excusarla por medio de sofismas".

Algunos años después, otro filósofo, el inglés John Stuart Mill (1806-
1875) retomará la defensa de la igualdad de derechos entre hombres y
mujeres en su obra La esclavitud de la mujer (1869): "Y es que el princi-
pio regulador de las actuales relaciones sociales entre los sexos -la subor-
dinación legal del uno al otroes intrínsecamente erróneo y constituye
actualmente uno de los obstáculos más importantes para el progreso
humano y que debería ser sustituido por un principio de perfecta igual-
dad que denegara todo poder o privilegio para unos y toda incapacidad
para los otros".

Subrayará también el carácter cultural de la llamada naturaleza feme-
nina: "Lo que ahora se llama naturaleza de la mujer es algo eminente-
mente artificial, resultado de una represión forzada en determinadas
direcciones y de un estímulo antinatural en otras".

Ahora bien, si en aquel siglo de las luces se invocó la razón y la natu-
raleza para establecer la igualdad -intelectual, civil, politicade hombres
y mujeres, en nombre también de la razón y la naturaleza, un gran pen-
sador y precursor de ideas revolucionarias, J.J. Rousseau, se convirtió
en uno de los mayores enemigos de los derechos de la mujer y en uno
de los defensores más ardientes de la desigualdad de los sexos.

Hombres y mujeres dirá en el Tratado V de El E lio (1762)son iguales
en cuanto a la especie, pero diferentes en cuanto al sexo; esta diferencia
consiste en que el sexo masculino es activo y potente, mientras que el fe-
menino es pasivo y débil. Las mujeres poseen deseos sexuales limitados,
que moderan mediante el pudor, mientras que los hombres moderan
sus deseos por medio de la razón. La hembra, dirá también, es hembra
toda la vida y todo la llama al sexo: el destino de la mujer es tener hijos
para conservar la especie. Defiende ardientemente la familia en cuyo
seno el papel de la mujer es tener hijos, un minimo de cuatro, y compla-
cer al hombre: ". . .la mujer está hecha especialmente para complacer al
hombre. Si el hombre debe complaceria a su vez, esto es de una necesi-

92



Polémicas Feministas

dad menos directa: su mérito está en su potencia; él complace por esta
condición de ser fuerte..". Justifica, además, la doble moral: "la mujer
infiel disuel ve la familia y rompe todos los lazos de la naturaleza".

Propone para las mujeres un modelo de educación basado casi exclu-
sivamente en el aprendizaje de las labores del hogar. Cada uno de los
dos sexos debe ser educado para cumplir su papel: ". . .toda la educación
debe ser relativa a los hombres. Complacer, serles útiles, hacerse amar y
honrar por ellos, educarlos de jóvenes, cuidarlos de mayores, aconsejar-
los, consolarlos, hacerles la vida agradable y dulce: he aquí los deberes
de las mujeres en todos los tiempos y lo que se les debe enseñar desde la
infancia".

Estas posiciones antifeministas, contrarias a la emancipación de la
mujer,hubieron de tener, sin duda, honda influencia, no sólo por la
personalidad de su autor, sino además porque sus posiciones venían a
coincidir con las ideas dominantes y las justificaban.

93



Apéndice B

Anexo 2

"Libertad, Igualdad,
Fraternidad"

La Revolución Francesa de 1789 será la gran oportunidad para plas-
mar las nuevas ideas y construir una sociedad acorde con los intereses
de la burguesía ascendente.

En el artículo 1 de la "Declaración de los derechos del hombre y del
ciudadano"se proclama: "Los hombres nacen y permanecen libres e
iguales en sus derechos.Estos derechos son "la libertad, la seguridad y la
resistencia a la opresión"(artículo 2). En palabras del historiador Albert
Soboul, "la igualdad está estrechamente asociada con la declaración de
la libertad: había sido enérgicamente reclamada por la burguesía frente
a la aristocracia, por los campesinos en contra de sus señores, pero no
puede ser más que igualdad civil. La ley es la misma para todos; los ciu-
dadanos son iguales ante sus ojos"; sin embargo, sigue diciendo Soboul,
la Declara ción, que "había sido redactada por los constituyentes, libera-
les y propietarios, abunda en restricciones, precauciones y condiciones,
que limitan singularmente su alcance"1.

1Albert Soboul, La Revolución Francesa, Ed. Tecnos, Madrid 1966.

94



Polémicas Feministas

En la propia Asamblea Constituyente, se alzaron ya voces de protes-
ta. Mirabeau señala: ". . .restricciones, precauciones, condiciones que
sustituyen casi todos los derechos por deberes, obstaculizan la libertad
y (. . .) mostrarán al hombre atado por el estado civil y no al hombre
libre de la naturaleza".

Permanecerá, pues, la desigualdad propia de la riqueza; la propiedad
queda proclamada como un derecho natural, pero la Asamblea Cons-
tituyente no se preocupa de la enorme masa de los desposeídos. Poco
tiempo después, el diputado Jacques Roux, representante del ala más
democrática de la Asamblea, exclamará: "La libertad no es sino un vano
fantasma cuando una clase de hombres puede dominar por el hambre a
otra impunemente. La igualdad no es más que un vano fantasma cuan-
do el rico, por el monopolio, ejerce el derecho de vida o muerte sobre
su semejante".

Por lo que se refiere a los derechos civiles, se reconocerán con más o
menos vacilaciones. La esclavitud queda abolida en Francia, pero no en
las colonias, pues se habrían perjudicado los intereses de los plantadores.
Los derechos políticos quedan reservados a una minoría: las mujeres
están excluidas del derecho al sufragio y los ciudadanos se dividen en
tres categorías en función de la riqueza que poseen, ciudadanos pasivos,
ciudadanos activos y electores; los primeros no tendrán derecho al voto,
estableciéndose así el voto censario 2.

Estas restricciones levantaron protestas entre los sectores más demo-
cráticos de la Asamblea, que denunciaron el poder de dominación de
la riqueza. En su periódico, L’Ami du peuple, escribe Marat: .Así, la re-
presentación, convertida en proporcional según la contribución directa
pondrá el imperio en manos de los ricos, y la suerte de los pobres, siem-
pre sumisos, siempre subyugados y siempre oprimidos no podrá jamás
mejorarse por medios pa cíficos. Esta es, sin duda, una prueba grave de la
influe cia de la riqueza sobre las leyes. Por lo demás, las leyes sólo tienen

2Recordamos que el sufragio universal, con exclusión de las mujeres, se implantó
en 1792 con el empuje revolucionario de los "desarrapados"("sans-culotte") y el fracaso
de la política girondina, siendo de nuevo restringido por la Constitución del año III.

95



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

poder miestras los pueblos quieran someter, y si han roto el yugo de la
nobleza, romperán también el de la opulencia".

El diputado jacobino Camille Desmoulins puntualiza rá: "Los ciu-
dadanos activos son aquellos que han toma do la Bastilla, son aquellos
que han arado los campos, mientras que los ociosos del clero y la Corte,
a pesar de lo inmenso de sus dominios, no son sino plantas vegetales
parecidas a ese árbol de vuestro Evangelio que no da fru to alguno y hay
que arrojar al fuego".

96



Apéndice C

Anexo 3

Una muestra de las exigencias de las mujeres la tenemos en la "De-
claración de Derechos de la Mujer y de la Ciudadana", redactada por
Olimpia Gouges (1791) parafraseando la Declaración del 89. Así, en el
artículo 2, leemos: "La meta de toda asociación política estriba en la
conservación de los derechos naturales e imprescindibles de la Mujer y
el Hombre: esos derechos son la libertad, la propiedad, la protección, y
ante todo, la resisten cia a la opresión"; al definir la libertad se establece
(artículo 4) "La libertad y la justicia consisten en devolver todo cuanto
pertenece al prójimo; así pues, el ejercicio de los derechos naturales de la
mujer no tiene más límites que la tiranía continua a que se ve sometida
por parte del varón; esos límites deben ser modificados a través de las
leyes dictadas por la Naturaleza y la Razón".

La introducción de las mujeres en la vida política se realiza en par-
te a través de los clubs, a los que en realidad sólo podían asistir, como
mucho, en tanto que espectadoras; pero sobre todo, a través de las so-
ciedades fraternales, que agrupaban a los ciudadanos pasivos de uno
y otro sexo. Por lo que se refiere a asociaciones estrictamente femeni-
nas, en París se fundó la Sociedad Republicana Revolucionaria (1793),
mientras que en provincias abundan los clubs femeninos. Las socieda-
des populares cobran especial actividad con la declaración de guerra

97



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

y la insurrección de agosto de 1792, al calor del creciente impulso del
movimiento popular revolucionario. Las actividades de las mujeres son
variadas: se pronuncian sobre los aspectos más relevantes de la vida po-
lítica, y principalmente, realizan labores asistenciales: educación en los
principios revolu cionarios, asistencia pública, creación de talleres para
la confección de ropa, calzado y pólvora para los combatientes, recogi-
da de fondos. Desempeñan un papel muy activo en la denuncia de los
enemigos de la revolución, la contra la aristocracia, los acaparadores, el
clero contrarrevolucionario. . .

La participación de las mujeres en actividad militar es, sin embargo,
muy escasa. No dejan de alzarse voces femeninas exigiendo armas, pro-
clamando el derecho a defenderse, sin embargo, son pocas las mujeres
que se incorporan realmente al campo de batalla. Se conocen algunos
nombres e incluso los de mujeres que llegan a obtener recompensa por
su actividad guerrera; pero estas prácticas bélicas no eran generalmente
bien vistas y se quedan en iniciativas individuales y aisladas 1.

Como decíamos más arriba, las mujeres participan con energía en la
exigencia de alimentos y la denuncia de los acaparadores. Su vinculación
a los desarrapados y su acercamiento a las posiciones de los .enragés"les
granjea la enemistad del Comité de Salud Pública, el cual, una vez derro-
tados los girondinos, teme la excesiva iniciativa popular. Con pretextos
diferentes, generalmente antifeministas, se decreta la disolución de la
Sociedad Republicana Revolucionaria; es el principio de la disolu ción

1Puline León solicitó de la Asamblea Nacional permiso para que las mu jeres
se hicieran con picas, pistolas, sables, incluso fusiles para las que tuvieran la fuerza
para dispararlo. "Legisladores, sois vosotros quienes debéis rendirnos la justicia que
creemos merecer decretando que las verdaderas ciudadanas sean armadas a sus propias
expensas para participar en la defensa de la capital, y que tal medida se haga extensiva
a todo el reino. . .". Recibió una negativa cortés: "Librenos de invertir el orden de la
Naturaleza. Esta no ha creado a las mujeres para que impartan la muerte; sus manos
delicadas no han sido hechas para blandir espadas, ni para manejar picas homicidas".
(Cfr. Las mujeres y la revolución, 1789-1794, Paule Marie Dubet, Ediciones Península,
Barcelona 1974).

98



Polémicas Feministas

de las sociedades fraternales. "La Revolución -dijo entonces Saint Justha
quedado congelada".

Al poco tiempo vuelven a oirse -ahora en la Convenciónalegatos an-
tifeministas. El debate, para la prohibición de los clubs femeninos se
establece, sobre todo, en torno a dos preguntas: 1) ¿Pueden las mujeres
ejercer derechos políticos y tomar parte activa en el Gobierno? 2) ¿Pue-
den deliberar reunidas en asociaciones políticas o sociedades populares?
La respuesta es negativa. Se exalta de nuevo la virilidad y se proclama la
debilidad femenina en nombre de la Naturaleza. Sólo una voz habló en
contra, pero su voz clamó en el desierto 2.

2Fue la del diputado Charlier: .A pesar de los inconvenientes que acabamos de
exponer, desconozco cuál es el principio sobre el que puede uno sustentarse para negar
a las mujeres el derecho a reunirse con toda tranqui lidad. A menos que pongáis en
entredicho el hecho de que las mujeres forman parte del género humano, ¿las podéis
acaso despojar de ese derecho propio de todo ser racional. . .?"

99



Apéndice D

Notas acerca de los
"valores femeninos"

Uno de los fenómenos más característicos puestos de relieve por el
análisis de la opresión sufrida por las mujeres a lo largo de la historia es
la existencia de lo que pudiéramos llamar una cultura (o una subcultu-
ra) femenina, constituida por determinadas constantes: ideas, compor-
tamientos, papeles sociales, formas de respuesta estética, sentimental,
actitudes. . . No falta quien habla incluso de la existencia de una sicolo-
gía, presuntamente específica de las mujeres y de "su"mundo, persistente
a lo largo de la historia.

Sin pretender agotar los contenidos de esa çultura", es posible aislar a
título indicativo algunos de sus rasgos más llamativos, tradicionalmen-
te utilizados para definir lo que se ha dado en llamar çomportamientos
femeninos": hablamos de cualidades tales como la sensibilidad, el sen-
timentalismo, la delicadeza, la atención por los detalles, la paciencia, la
abnegación, la capacidad amorosa, el pacifismo, la carencia de sentido
agresivo de la compe- titividad, etc.

¿Qué realidad social representa? ¿Qué actitud, en fin, En qué consiste
realmente esa çultura"femenina? ¿Qué actitud, en fin, adoptar ante ella?

100



Polémicas Feministas

Antes de penetrar en el mundo teórico que abren estos interrogantes,
planteemos algunas preguntas previas. Por ejemplo: es posible hablar
de çultura femeninaçomo un todo homogéneo? ¿Se puede afirmar que
los rasgos culturales aludidos caracterizan por igual a todas las mujeres?
¿No están influidos por el origen social, el nivel cultural, el entorno, el
trato que recibe cada una? A titulo de ilustración: una mujer que se
desenvuelve en un medio social hostil que le obliga a desarrollar una
dura lucha por la subsistencia, ¿no se verá impelida a culti var más su
combatividad que, digamos, su delicadeza? La educación universitaria
o artística de otras, ¿no dibujará un tipo de sensibilidad difícilmente
asequible a mujeres apartadas de tales materias?

Por otro lado: los rasgos culturales señalados, ¿son realmente ca-
racterísticos, específicos del "mundo. femenino¿ ¿Está el "mundo
masculino.abocado a carecer de ellos, o a poseerlos en muy inferior me-
dida? Pongámonos en el caso de la capacidad sensitiva. ¿Cómo explicar
en tal caso la historia de la música, de la poesía, de las artes en general?
Porque esta historia-reconozcămosloes en lo fundamental una historia
los hombres. O pongámonos en el caso de la investigación científica,
por lo general no menos dominada por los hombres: ¿cómo no reco-
nocer a los investigadores dosis estimables de paciencia y atención a los
detalles?¿O en la historia de las revoluciones, no han tenido cientos,
miles de hombres revolucionarios un destacado espíritu de sacri ficio y
una abnegación ciertamente heroica?

Estos interrogantes no persiguen liquidar el tema por la vía rápida,
negando sin más su existencia. Persiguen, eso sí, abordarlo con concien-
cia de sus límites. Hay, muy ciertamente, unos rasgos o "valores"que se
corresponden por lo general con el comportamiento real de muchas mu-
jeres, hasta el punto de hacer viable la consideración de una çultura feme-
nina". No hay, en cambio, base para contraponer esa çultura"femenina
en términos absolutos a otra çultura"masculina rígidamente aislada de
la anterior y no menos absoluta.

101



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Naturaleza y función social de
las formas culturales

Y, sin embargo, tal es la primera tentación surgida frecuentemente
de la constatación de la existencia de esa çultura"femenina: considerarla
como surgida de la "naturaleza"de la mujer, inherente a su condición de
mujer. Consideración que puede venir acompañada de la subsiguiente
valoración: la çultura"femenina representa lo positivo y su opuesta, la
masculina agresividad, violencia, competitividad, aridez mental, etc.-,
lo negativo.

En nuestra opinión, abordar la cuestión de la existencia de la cultura
femenina exige plantearse de frente el problema del origen de estas for-
mas culturales consideradas como femeninas y el estudio de su relación
real con la situación de opresión de las mujeres.

Giulia Adinolphi planteó el problema señalando con justicia:
"La discriminación contra la mujer y la posición subalterna que ha

tenido en la historia han ido creando lo que podríamos llamar una sub-
cultura femenina que, en cuanto realidad histórica, tiene importantes
diversificaciones en el espacio y en el tiempo, pero que mantiene algunos
rasgos constantes ligados a la condición estructuralmente subalterna, a
la posición social de las mujeres"1

Efectivamente, las formas culturales, en tanto que expresión de res-
puestas ideológicas, por más que se nos particularizadas y complejas, no
son en último término aparezcan como realidades sumamente contra-
dictorias, producto de personas aisladas, frutos de tal o cual naturaleza
física o psíquica singular, sino el resultado de la acción de seres socia-
les, de personas que establecen unas determinadas relaciones con otras:
relaciones que son, históricamente hablando, de explotación y de opre
sión, entre las clases y entre los sexos. 2

1Giulia Adinolphi, Sobre las contradicciones del feminismo, Mientras tanto, nú-
mero 1.

2". . . en la producción social de su vida, los hombres contraen determi nadas re-
laciones necesarias e independientes de su voluntad, relaciones de producción que

102



Polémicas Feministas

En ese sentido, parece particularmente contraindica do considerar
la çultura"femenina como propia de la naturaleza innata de la mujer,
abstracta; deducir de su realidad biológica fáctica los comportamien-
tos, las actitudes y las ideas que la caracterizan, al margen de la práctica
social y del papel de las mujeres en dicha prácti ca. Son las relaciones
materiales que se han establecido entre los hombres y las mujeres las que
han generado una ideología 3 sobre y para las mujeres, ideología que ha
contribuido a justificar y mantener el papel subordinado de éstas y la
supremacía masculina.

No se trata de recurrir a un análisis mecanicista que, estableciendo
una correspondencia automática entre la realidad material y la cultura,
explique cuanto se relaciona con ésta a partir de aquella, y niegue al cam-
po ideológico toda capacidad para influir autónomamente en la práctica
social y en la realidad material misma 4. Se trata, muy sencillamente, de
salir al paso de las tendencias rigurosamente idealistas que subyacen ba-
jo algunos análisis de la opresión de la mujer a partir de la existencia
de una "naturaleza femeninaïnnata, situada al margen de la historia y
de la realidad social; de las tendencias que, muy en la lógica etnocen-

corresponden a una determinada fase de desarrollo de sus fuerzas productivas mate-
riales. El conjunto de estas relaciones de producción forman la estructura económica
de la sociedad, la base real sobre la que se levanta la superestructura jurídica y polí-
tica y a la que corresponden determinadas formas de conciencia social.Çarlos Marx,
Prólogo de la Contribución a la critica de la economía política. O.E.L. Ed. Progreso,
Moscú 1966, pág. 517.

3Utilizamos la palabra ideología en su más amplia acepción, comprendiendo por
lo tanto, cultura, ideas y representaciones.

4"Según la concepción materialista de la historia, el factor que, en última instancia
determina la historia es la producción y la reproducción de la vida real. Ni Marx ni yo
hemos afirmado nunca más que esto. Si alguien lo tergiversa diciendo que el factor eco-
nómico es el único determinante, convertirá aquella tesis en una frase vacua, abstracta,
absurda. La situación económica es la base, pero los diversos factores de la superes-
tructura que sobre ella se levantan -las formas políticas. . . las formas jurídicas. . . las
teorías políticas, jurídicas, religiosas. . .ejercen también su influencia sobre el curso de
las luchas históricas y determinan, predominantemente en muchos casos, su forma".
Carta a Joseph Bloch. Federico Engels, 21 de septiembre de 1890. O.E. III Ed. Progreso,
Moscú 1966, pág. 514.

103



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

trista de los planteamientos racistas, deducen determinadas çualidades
femeninas"de la biología de la mujer, de su .esencia natural", ignoran-
do el papel decisivo que juega en la formalización y mantenimiento de
esas çualidades"la existencia de unas relaciones sociales históricamente
determinadas.

Por cierto que esto es igualmente aplicable al campo de la çultu-
ra"masculina, a los comportamientos, las ideas y las actitudes que defi-
nen lo masculino en tanto que tal: a la visión prototípicamente masculi-
na de las cosas. Esta se deriva, en lo referente al terreno de la opresión de
sexo, del papel social opresivo jugado por los hombres y a la influencia
que sobre ellos ejerce la ideologia dominante en tanto que instrumento
de repro ducción de las condiciones sociales necesarias para el manteni-
miento de la explotación y opresión de la in mensa mayoria en manos
de una exigua minoría.

La conclusión se impone en tal caso por sí misma. Si la opresión de
unas clases por otras y del sexo femenino por el masculino, no son ni ne-
cesariamente etemas ni biologicamente fatales, si ambas son producto
de unas determinadas condiciones históricas, tampoco las sub culturas
masculina y femenina llevan en su esencia el sello de la eternidad: ambas,
al menos bajo las formas en que hoy se presentan, habrán de transfor-
marse con la evolución-y la revoluciónde las condiciones sociales de las
mismas.

Cultura de opresión, cultura
contra la opresión

La llamada cultura femenina, ¿podría ser, en estas condiciones, el
producto de las mujeres mismas, su res puesta ideologicamente inde-
pendiente a las condiciones de opresión de su existencia? Estimamos
que no. 5 Hombres y mujeres vivimos y "pensamos.en función de la ideo-

5Otra cosa es que muchas mujeres buscan en la defensa de estos valores de la çultu-
ra femeninaüna forma de autoafirmarse frente a la hostilidad del mundo que las rodes.

104



Polémicas Feministas

logía que han ido destilando las necesidades de los opresores: una ideo-
logía burguesa-patriarcal que contribuye a mantener su dominación y
a conformar a las mujeres con su "suerte"de oprimidas. 6

Obviamente sería una esquematización y una simplificación abusiva
considerar la ideología (y el mundo cultural) como un todo uniforme,
monolítico, sin contradicciones ni fisuras. La ideología como fenómeno
social, no puede por menos que reflejar"la lucha de clases y los intereses
contrapuestos de los sectores socia les en pugna. Consecuentemente,
dentro de la ideología (existente en la sociedad) burguesa, no pueden
dejar de aparecer elementos más o menos numerosos de oposición y
rebeldía, consecuencia del rechazo de los explotados y oprimidos hacia
sus condiciones de existencia.

De tal modo que, en función de ello, se impone analizar si, entre los
rasgos o "valores"tradicionales femeninos, existen elementos significati-
vos de oposición a la ideologia/cultura dominante, "valores"susceptibles
de contribuir a la lucha de las mujeres contra su opresión y por su libera-
ción, como elementos de una ideología/cultura contraria a la burguesa
y patriarcal.

En este caso estariamos ante una respuesta ide logica -en el sentido de falsa conciencia-
de intención positiva, per ince so aquí no podemos por menos que considerar que se
trata finalmente de una respuesta que no puede llevarnos a la correcta solución del
pro Más aún, puede tener en efecto "boumerang 2volverse en contra de las propias
mujeres que la adoptan

6Las ideas de la clase dominante son las ideas dominantes en cada época; o, dicho
en otros términos, la clase que ejerce el poder material dominante en la sociedad ejerce,
al mismo tiempo, su poder espiritual dominante. La clase que tiene a su disposición los
medios para la producción material dispone con ello, al mismo tiempo, de los medios
para la producción espiritual, lo que hace que se le sometan, al propio tiempo, por
término medio, las ideas de quienes carecen de los medios necesarios para producir
espiri tualmente. Las ideas dominantes no son otra cosa que la expresión ideal de
las relaciones materiales dominantes, las mismas relaciones materiales dominantes
concebidas como ideas; por tanto, las relaciones que hacen de una determinada clase
la clase dominante son también las que confieren el pa pel dominante a sus ideas. Marx
y Engels, La Ideología Alemana, Ediciones Pueblos Unidos, Montevideo 1968, pág.
50.

105



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

La cuestión es sin duda muy general, y también muy compleja. No
obstante, podemos establecer ya hoy y a este nivel unos criterios analíti-
cos elementales.

Primero, y recogiendo las tesis ya antes avanzadas sobre la función
y el origen social de las formas ideológicas y culturales, cabe afirmar
que es necesario rechazar la existencia de "valores.en abstracto, que es
imprescin dible determinar en concreto, previamente, la función social
que cumplen esos "valores", cosa válida tanto para lo que se refiere a la
opresión de sexo como a la opresión de clase.

No se puede, pongamos a título de ejemplo ilustrati vo, contrapo-
ner la guerra a la paz en abstracto, sin concretar de qué guerra se trata.
Estamos en contra de la guerra imperialista y a favor de la guerra revo-
lucionaria. Somos pacifistas frente a la primera y no frente a la segunda.
De tal modo que la reivindicación del pacifismo, ¿qué significa? ¿Que
las guerras y la violencia no tendrán razón de ser en una sociedad futura
en la que haya desaparecido toda explotación y opresión? ¿Que enton-
ces reinarán la paz y el amor como valores positivos? Pero apoyar hoy el
pacifismo no debe cobrar el significado de condenar la violencia de los
oprimidos contral los opresores.

Lo mismo podemos decir en relación con la opresión de la mujer. El
amor, los sentimientos, la afectividad, que se supone se encuentran en
mayor medida en el universo femenino, ¿qué papel cumplen en concre-
to, hoy? Reflexionemos sobre este punto: mientras las mujeres sigamos
siendo educadas para desempeñar las "sagradas"misiones de esposas y
madres, mientras prevalezcan en nuestro sexo la sumisión y la falta de
independencia, el amor y el sentimentalismo seguirán jugando un papel
fundamental de cadenas, que mantienen a las mujeres en la esclavitud y
paralizan su rebeldía. En nombre del amor se seguirán sofocando deseos
de independencia y libertad, se seguirà cultivando la resignación. . .

No se trata, sin embargo, de postular un mundo sin afecto, sin amor,
sin sentimientos; un mundo en el que impere la frialdad matemática,
implacablemente racional y científica. De acuerdo: no sólo de lógica y de
ciencia vive el hombre. . . y la mujer. No cabe duda de que nues tras ca-

106



Polémicas Feministas

pacidades cognoscitivas y racionales son ilimita das, pero también lo son
nuestras capacidades sentimentales, fantaseadoras, etc. Es ciertamente
muy probable, además, que cuanto más sabias y lúcidas seamos, cuan-
to mejor dominemos las leyes de la naturaleza y de la sociedad, cuanto
más universalmente preparadas estemos, más se habrán de desarrollar
nuestras cualidades afectivas en el campo de los sentimientos.

Pero hoy tenemos que afirmar muy directamente que no hay amor
en abstracto. Donde no hay igualdad, ni libertad, ni independencia, di-
fícilmente cabe imaginar un amor igual, libre e independiente. En estas
circunstancias, lo que se llama amor juega ¡también! un papel alienante,
corruptor y paralizador de la personalidad de la mujer. No queremos de-
cir -repetimos que haya que destruir (cosa imposible, por cierto) estos
sentimientos y hacer apología de la belicosidad y de la frialdad calcu-
ladora como cualidades que hayan de cultivar las mujeres. Se trata de
que estos valores (el amor, la sensibilidad, etc.) no son tales si no van
acompañados de independencia de criterios, autonomía y coraje para
enfrentarse a la vida, y demás cualidades reputadas como poco femeni-
nas.

Por ello, resultaría contraproducente poner el acento, hoy, en la con-
servación de esos "valores", sin añadir que es preciso adquirir otros que
hasta la fecha han sido considerados como masculinos. Hoy, y durante
mucho tiempo probablemente, las mujeres necesitamos oir llamamien-
tos que nos hablen de atrevimiento, lucha, rotura de cadenas, indepen-
dencia de pensamiento. . .

Porque, en definitiva, no se trata solamente de ver los aspectos posi-
tivos y negativos de la çultura"femenina, sino, y sobre todo, de ver qué
cualidades, qué valores, necesitan las mujeres para dejar de ser un sexo
oprimido, para conquistar su liberación.

La cultura del futuro

Terminaremos estas reflexiones, por fuerza provisionales e incomple-
tas, con unas palabras referidas al futuro, entrando en lo que quizá ha

107



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

sido hasta ahora el núcleo del debate sobre la cultura femenina: ¿qué va-
lores podremos las mujeres aportar a una futura sociedad no opresora?

Recordemos lo ya afirmado sobre la mutabilidad histórica de lo ideo-
lógico y cultural, por viejo que sea y asumido que esté. ¿Qué podemos
decir hoy, entonces, de la cultura del futuro? ¿Qué valores serán efecti-
vamente los de las mujeres y hombres en esa sociedad nueva que pos-
tulamos? En nuestra opinión sería incurrir en especulación tratar de
describir ya desde hoy los valores culturales de una sociedad que aún no
hemos forjado, tratar de avanzar lo que habrá de estar, en su día, sujeto
a condicionantes históricos hoy imprevisibles.

En cualquier caso, lo que nos atreveríamos a decir es que los valores
futuros no podrán ser ni los de la cultura masculina dominante, ni los
de la cultura femenina dominada, tal como hoy conocemos ambas. La
liberación de la mujer habrá de traer consigo profundas transfor ma-
ciones en el mundo de los valores de la mujer y del hombre, echando
por tierra innumerables aspectos nega tivos que se derivan de la posi-
ción dominadora de los unos y de la posición subordinada y sumisa
de las otras. Y también afirmamos que no podremos hablar para el fu-
turo de una cultura femenina y una cultura masculina, esto es, de una
división sexual de la cultura, sino que cada persona, mujer u hombre,
podrá desarrollar libremente sus capacidades (racionales y sentimenta-
les) y forjarse su propia personalidad en el seno de una sociedad de la
que habrán desaparecido las relaciones de explotación y opresión.

Y entonces, como diría el viejo Engels, ". . .cuando esas generacio-
nes aparezcan, enviarán al cuerno todo lo que nosotros pensamos que
deberían hacer. Se dictarán a sí mismas su propia conducta, y, en conse-
cuencia, crearán una opinión pública para juzgar la conducta de cada
uno ¡y todo quedará hecho!".

108



Apéndice E

Del sufragismo al
franquismo

Hace poco menos de un siglo Emeline Pankhurst, dirigente sufragista
inglesa, exclamaba: una sola cosa agradecemos a los hombres: habernos
enseñado la alegría de la lucha 2se lanzaba con entusiasmo a la arena de
la lucha feminista. No sé si esta alegría de luchar por lo que es justo la
aprendieron de los hombres aquellas mujeres o si fue la propia práctica
su maestra; es indudable, no obstante, que las mujeres de hoy tenemos
en ellas, en las pioneras del feminismo, en las despectivamente llamadas
"sufragistas", unas maestras de nombre imborrable (aún cuando sus
nombres haya que buscarlos allá donde nunca han sido escritos).

Emeline Pankhurst, Elisabeth Staton, Hubertine Auclert, Anna Ma-
ría Mozzoni, y más cercana a nosotras en el tiempo y en el espacio, más
entrañable por ello, Clara Campoamor, cuya voz, hoy casi desconocida
para la mayoría de las mujeres del Estado español, resonó hace 50 años
en el Palacio del Congreso ante las Cortes Constituyentes de la joven
República Democrática, la chando con entusiasmo con alegría por los
derechos de millones de mujeres.

A lo largo del siglo XIX se desarrolla un movimiento feminista activo
que incide, con más o menos fuerza segun los países, en la vida políti-

109



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

ca y social de la época. Podemos afirmar que ha llegado el momento
del despertar femenino, del surgimiento de la conciencia de opresión
y marginación en amplios sectores de mujeres. Surgen organizaciones
feministas en casi todos los países occidentales (especialmente en los
que gozaban de regímenes parlamentarios); utilizan formas de lucha
variada, desde las institucionales hasta las más radicales y combativas;
consiguen, a veces, el apoyo de sectores progresistas, liberales, socialistas
y sufren también la represión y la cárcel.

La orientación ideológica de este primer movimiento feminista se
basa en el principio de la igualdad fundamental de los sexos. El some-
timiento del sexo femenino al masculino -declararánes contrario a la
naturaleza y a la razón, y por ello una sociedad justa deberá abolir las
discriminaciones legales y dictar leyes que garanticen la igualdad formal.
Igualdad, pues, ante la ley; ausencia de impedimentos legales para la
mujer.

Es un concepto limitado de igualdad, propio del liberalismo burgués.
El movimiento feminista de aquella época no va más allá en el análisis
de la opresión de las mujeres y centra su lucha en las siguientes reivin-
dicaciones: reforma de los códigos civiles y penales en cuestiones tales
como la posición de la mujer en el matrimonio. en la administración de
bienes. . ., igualdad de derechos políticos (asociación, sufragio), acceso
a todas las profe siones y a todos los niveles de la educación, abolición
de la prostitución y, en algunas organizaciones más radicales, exigencia
de anticonceptivos y legalización del aborto. Cuando las socialistas or-
ganizan un movimiento de mujeres, como es el caso, por ejemplo, de
Alemania, a las anteriores reivindicaciones se unen las propias de las mu-
jeres trabajadoras de la industria: igualdad de salarios, leyes que limiten
la sobreexplotación de la mujer, guarderías. . .

110



Polémicas Feministas

Un aglutinante llamado Derecho
de Voto

De todas estas reivindicaciones, la exigencia de derecho de voto se
convierte pronto en la más movilizadora y en el aglutinante de los dis-
tintos grupos y organizaciones de mujeres. El movimiento llamado su-
fragista es un movimiento heterogéneo que incluye mujeres liberales
de tendencia moderada, que se limita a exigir la extensión a las mujeres
del sufragio restringido, mujeres y organizaciones más radicales, que agi-
tan en favor del sufragio universal sin discriminación de sexo, mujeres
que unen sus reivindicaciones a los movimientos nacionalistas, mujeres
antiesclavistas que suman la lucha por el voto femenino a la lucha por
los derechos civiles para los negros (EE.UU.), mujeres socialistas que
presionan a sus partidos para que incluyan en la reivindicación de su
sufragio universal la mención explícita del sufragio femenino. . .

Sus métodos de lucha son también diversos: presionan a los respecti-
vos parlamentos a través de la presentación de mociones, bien directa-
mente, bien a través de partidos o personalidades liberales o socialistas,
organizan grandes manifestaciones, recurren también a la violencia y
a la lucha clandestina. Todo ello sin temor a la represión, seguras de la
justicia de sus reivindicaciones, desafiando la crítica y el desprecio de
sus enemigos, haciendo caso omiso a las ridiculizaciones de las que eran
objeto por parte de aquellos que veían tambalearse su "hombría".

El movimiento sufragista, y de un modo particular el inglés, se ca-
racterizó por emplear métodos de lucha radicales, combativos, poco
respetuosos con la legalidad y, con mucha frecuencia, tremendamente
imaginativos.

Miss Matters, por ejemplo, de la Liga para la Libertad de las Mujeres,
fletó un globo y voló por encima de Londres arrojando octavillas duran-
te su vuelo. En el verano de 1908, la WSPU, la organización feminista a
la que pertenecía E. Pankhurst, organizó un mitin al aire libre en Hide

111



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Park. Trenes especiales transportaron a las sufragistas a Londres y "The
Timesçalculó que asistieron más de 500.000 personas.

Ante las detenciones, estas mujeres adoptan posiciones claramente
combativas, de no doblegarse, y así, por ejemplo, Mrs. Pankhurst, Chris-
tabel y Mrs. Dummond fueron declaradas culpables de provocar des-
órdenes públicos por negarse a jurar que no volverían a alterar el orden
público. A partir de 1909, las mujeres encarceladas se ponían en huelga
de hambre. El Gobierno, ante el temor de ver debilitada su autoridad,
no encontró más salida que la .alimentación forzosa". Esto, sin embar-
go, les planteaba problemas tan serios de cara a la opinión pública que
Churchill, entonces Secretario del Interior, se sometió a la prueba de la
alimentación forzosa para demostrar que la alimentación por sonda era
humana.

Las refriegas y enfrentamientos entre sufragistas y policías eran con-
tinuas. Y lo que sí está claro es que estas mujeres no se dejaban amedren-
tar. Mrs. Pankhurst lo expresó con bastante claridad: ’No queremos
emplear argumentos innecesariamente violentos. Si el tradicional ar-
gumento politico oficial es suficiente, jamás utilizaremos ningún otro
argumento más fuerte 1.

El sufragio y el liberalismo
burgués

El movimiento feminista consigue organizar a miles y miles de muje-
res, consigue despertar entusiasmo combativo, consigue poner en cues-
tión pilares básicos de esa sociedad del XIX y consigue hacer de las
mujeres, por primera vez en la historia, una fuerza social. La corrien-
te mayoritaria nace, sin embargo, con una clara limitación: es hija del
liberalismo burgués y considera la democracia parlamentaria como el
sistema de gobierno perfecto. El filósofo Stuart Mill, defensor ardiente

1Estos datos han sido extraídos de Las sufragistas, valoración social de la mujer,
Trevor Lloyd, Biblioteca del Siglo XXI, Ediciones Nauta, Barcelona, ww.

112



Polémicas Feministas

de los derechos de la mujer, presentaba la sociedad inglesa de su época
como un modelo casi perfecto de ideal liberal, al que sólo le faltaba el
reconocimiento de los derechos de la mujer, y no hay que olvidar que su
libro La sujeción de las mujeres, impregnado del optimismo de la épo-
ca victoriana, fue el libro que más se leyó en el movimiento feminista
europeo de aquel entonces.

En los ideales políticos de las sufragistas, las mujeres, a través del voto,
habrían de imponer una legislación no discriminatoria y abrirían las
puertas a las mujeres para su plena incorporación social. La realidad
vino a demostrar las enormes dificultades existentes para hacer triun-
far una legislación más favorable a la mujer y, aún más, en el caso de
conseguir mejoras legales, éstas no tenían el efecto liberador que se les
suponía: igualdad ante la ley no es todavía igualdad ante la vida. La his-
toria ha demostrado, y no es ocioso recordarlo, que el Parlamento más
democrático, en la sociedad capitalista, no conduce a la desaparición de
la explotación y la opresión de unas clases por otras ni de un sexo por
otro.

No es de extrañar que, a medida que la burguesía en Europa se vuelve
más conservadora por temor a las clases trabajadoras, por miedo a las
consecuencias de sus propias ideas igualitarias, el movimiento feminis-
ta evolucione también hacia posiciones menos combativas. No es de
extrañar que, cuando para la burguesía ya no se trata de conquistar el
poder, sino de conservarlo y en consecuencia, sus proyectos en materia
de libertad se hacen más restrictivos, el sufragismo adopte incluso posi-
ciones conservadoras. Como dice Evans: "la decadencia del feminismo
formó parte de esa decadencia general de las creencias y valores liberales
durante las tres primeras décadas del siglo XX"2. El movimiento femi-
nista que, en su línea mayoritaria, no se había propuesto un cambio
social, sino la plena integración de las mujeres en el orden burgués libe-
ral, avanza hacia posiciones cada vez más conservadoras. En Alemania,

2Richard J. Evans, Las feministas. Los movimientos de emancipación de la mujer
en Europa, América y Australia, pág. 278. Siglo XXI. Madrid 1980.

113



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

por ejemplo, entre 1908 y 1914 se distancia de la exigencia de sufragio
universal. . .

Asistimos, así, en el primer tercio del siglo XX, a la crisis de este primer
movimiento feminista y la propia conquista del voto fue un factor más
en este proceso de decadencia. El movimiento feminista estuvo muy
centrado en la conquista del voto, cada vez se había centrado más en el
sufragio y donde se consiguió, muchas pensaron que quedaba poco que
hacer ya. El año 1920 señala el fin de esta primera etapa del movimiento
feminista, En los países donde las mujeres ya poseían el voto, los movi-
mientos feministas continuaron su declive; ningún otro país europeo
concedió el derecho al voto a la mujer hasta después de terminada la
segunda guerra mundial.

La conquista del voto para las mujeres fue un paso importante y po-
sitivo para la lucha feminista. Tomando el movimiento sufragista en
su conjunto, lo fue por las energías combativas que se desencadenaron,
por la capacidad organizativa desplegada, porque constituyó un símbo-
lo para la denuncia de la discriminación de la mujer, para la agitación
ideológica en favor de la igualdad de los sexos, porque contribuyó a ha-
cer conscientes a muchas mujeres de su dignidad como ser humano.
Las primeras feministas no pudieron ir más allá, pero el fermento de su
trabajo, la alegría de su lucha encendieron la antorcha que una nueva
generación recogería cuarenta años más tarde.

El feminismo y las trabajadoras

El feminismo moderado no se preocupó por la situación de las mu-
jeres trabajadoras o, todo lo más, potenció asociaciones filantrópicas
destinadas a educar o recoger mujeres pobres. La tendencia más radical,
aunque integrada mayoritariamente por mujeres de clase media, hizo
esfuerzos por atraer al feminismo a las mujeres de clase obrera, prestó
atención a la mejora de condiciones de vida y de trabajo de las obreras
y se interesó por su organización. Predominaba en ellas la idea de que
todas las mujeres tenían que unirse en la lucha feminista; pero rechaza-

114



Polémicas Feministas

ban el socialismo y la lucha de clases, y sus proyectos de reforma social
no iban más allá de los límites de la democracia burguesa 3.

Las feministas avanzadas impulsaron la creación de sindicatos feme-
ninos que, aunque minoritarios, tuvieron una cierta presencia en Ingla-
terra y en EE.UU. Estos sindicatos apoyaban las huelgas de las obreras,
recogían fondos y, como faceta más significativa, se oponían a las limi-
taciones o restricciones del trabajo de las mujeres. Es indudable que,
en esta cuestión, partían de un enfoque formalista sobre los derechos
de la mujer y que desconocían las terribles condiciones de trabajo que
empujaban a las obreras a aceptar las limitaciones (de jornada, de tipo
de trabajo); pero es indudable, también, que supieron ver cómo las leyes
proteccionistas iban a repercutir en el desempleo y en el descenso de los
salarios para las mujeres.

La creación de un movimiento socialista de mujeres, que recogiese
sus reivindicaciones específicas y lograra su organización tuvo su origen
en el entusiasmo y la actividad de Clara Zetkin, prestigiada dirigente
del partido socialdemócrata alemán (SPD); la principal fuente teórica
de este movimiento, además de los discursos y escritos de Zetkin, fue
la obra de Bebel La mujer y el socialismo. En la década de los 90, Clara
Zetkin consigue la aprobación del SPD para impulsar una organización
socialista de mujeres en Alemania, dependiente del SPD, que llegó a
agrupar alrededor de 175.000 mujeres. A su imagen se crean importantes
organizaciones de mujeres socialistas en Austria y en Finlandia. En el
resto de los países europeos, con partidos socialistas más débiles, las
organizaciones de mujeres son pequeñas y escasamente influyentes.

La actividad de estas organizaciones se centra en reivindicaciones so-
bre la igualdad civil y política de la mujer, especialmente el derecho al su-
fragio; exigen leyes de divorcio, derecho a la anticoncepción, y dan espe-

3Las primeras organizaciones feministas se consolidan en la década de 1860. En
EE.UU., la primera organización es de 1858; el movimiento sufragista inglés se organiza
en 1866; en Alemania, en 1865; en Francia, las primeras feministas se organizan en 1870
y las más radicales participan en la Comuna; en Rusia surgen también organizaciones
por los años sesenta, aunque el verdadero movimiento feminista, de carácter radical,
se desarrolla a partir de la revolución de 1905.

115



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

cial importancia a las reivindicaciones de las mujeres trabajadoras (igual-
dad de salarios, guarderías, mejora de las condiciones de trabajo. . .). Or-
ganizan grandes manifestaciones y desfiles a favor del voto para la mujer.

En 1907, Clara Zetkin convoca la primera Conferencia Internacional
de mujeres socialistas, que se celebra en Stuttgart. Acuden delegadas de
15 países y, tras reñidos debates, se aprueban dos propuestas: los partidos
socialistas se han de comprometer a defender el voto de la mujer junto
con la exigencia de sufragio universal y no deberá existir colaboración
de las organizaciones de mujeres socialistas con las organizaciones femi-
nistas burguesas. La capacidad de influencia de la Conferencia sobre las
organizaciones de mujeres socialistas y sobre los partidos no era muy
grande y, de hecho, estas dos propuestas no siempre se cumplieron. La
exigencia del voto para la mujer figuraba en los programas de los parti-
dos socialistas, pero estos no siempre agitaron en su favor. Por lo que
se refiere a las relaciones entre el feminismo liberal y las organizaciones
socialistas de mujeres, se dieron diversas situaciones. En algunos países,
como Alemania, Austria y Finlandia, predominó la hostilidad, a pesar
de la presión conjunta en favor del voto: el socialismo era fuerte y el
feminismo débil, además de moderado y antisocialista. En otros países
hubo colaboración con el feminismo radical, como en Inglaterra o en
Francia, en el que existía un movimiento feminista radicalizado y con
simpatías hacia el socialismo.

La Segunda Conferencia Internacional se celebra en Copenhague en
1910 y en ella vuelve a repetirse la declaración sobre el sufragio. No se
celebra otra Conferencia hasta 1915, en Berna en plena conflagración
mundial y con grandes dificultades para llegar al país neutral; se trata de
una conferencia de mujeres socialistas por la paz, seis meses antes de la
Conferencia de Zimmerwald4.

Otra de las iniciativas de Clara Zetkin fue la proclamación del Día
Internacional de la Mujer como día de lucha por los derechos de las
mujeres. Las organizaciones socialistas de mujeres celebraron ese día

4Cfr. Charles Sowerwine, Les femmes et le socialisme, París. Presse de la Fondation
Nationale des Sciences, 1978.

116



Polémicas Feministas

en el mes de marzo, a partir de 1912, organizando mítines y manifes ta-
ciones. Durante la Gran Guerra se celebra en Suiza, en 1915, pero no
en los países beligerantes, a excepción de Rusia, donde la revolución de
febrero de 1917 comienza con las movilizaciones de las trabajadoras que
conmemoraban el Día Internacional de la Mujer. 5.

Pero la guerra acaba con la II Internacional, Clara Zetkin ingresa en
el Partido Comunista. Los partidos socialistas de entreguerras, cada vez
más moderados, dejaron de ocuparse de los problemas de las mujeres.
Muchas vuelven los ojos a la Rusia revolucionaria, donde en los prime-
ros años se habían realizado avances importantes para la liberación de la
mujer, pero pronto las desilusionó la reacción estalinista, especialmente
dura en este terreno. En el resto de Europa, el avance del fascismo plan-
teaba otros problemas, tanto para los hombres como para las mujeres.

Estado español, un feminismo
tardio

En el Estado español, el movimiento feminista ha tenido, hasta épo-
cas recientes, un escaso desarrollo. Las causas podemos hallarlas en la
peculiaridad de la historia de nuestro país: no existió propiamente una
revolución burguesa, si exceptuamos el intento de 1868; las ideas de la

5Parece que el motivo inmediato de la celebración del Día Internacional de la
Mujer tiene relación con una importante huelga de trabajadoras desencadenada en
EE.UU. En noviembre de 1909 se declara la huelga, que afecta sobre todo a Nueva
York y a Filadelfia, en el ramo de la confección, en el que la inmensa mayoría eran
mujeres. Las huelguistas resisten hasta el 15 de febrero de 1910, y aunque no obtienen
ninguna de sus reivindicaciones, la huelga provoca un gran impacto en todo el mundo,
por la capacidad de organización y lucha que demuestran las mujeres. En marzo de
1911 se de clara un incendio en la Triagle Shirtwaist Company de Nueva York, una
de las fábricas que había participado en la huelga del año anterior. Las puertas de la
fábrica están cerradas herméticamente y mueren atrapadas en el incendio 146 mujeres.
Los patronos son acusados de mantener las puertas ce rradas para evitar la entrada de
sindicalistas y agitadoras; son procesados y absueltos. (Cfr. Eleanor Flexner, Century
of Struggle, Belknap Havard, 1977).

117



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

Ilustración penetran débilmente, mientras que fue contundente el re-
chazo hacia las ideas igualitarias de la Revolución Francesa. La Iglesia
católica tiene una especial importancia como institución social y su in-
fluencia en los asuntos políticos, económicos y educativos constituye un
factor importante para el retraso del feminismo. Además, la estructura
agraria de la economía, el retraso y la debilidad de la industrialización
hacen que la incorporación de la mujer al trabajo sea escasa y tardía,
así como pequeño el desarrollo de la clase media urbana, de la que se
nutren principalmente las primeras organizaciones feministas en otros
países.

Las ideas igualitarias sobre los sexos aparecen con la revolución del
68 por influencia del krausismo y de su divulgador, el filósofo Sanz del
Río, pero se limitan casi exclusivamente al campo de la educación. Poste-
riormente encontramos algunos defensores (más o menos moderados)
de los derechos de la mujer: Gregoria Martínez Sierra, el novelista Fe-
lipe Trigo, el propio Pérez Galdós, algunas personalidades socialistas,
especialmen te Jiménez Asúa, que juega un papel decisivo en el deba-
te sobre el divorcio en las Costes Constituyentes de la II República. . .
Aparecen también y es lo más importante mujeres que con su vida o
con su obra representan o defienden ideales feministas y emancipado-
res: Concepción Arenal, Emilia Pardo Bazán, Carmen de Burgos, María
de Maeztu. Las ideas del socialismo utópico, especialmente de Fourier,
alcanzan una cierta difusión, y posteriormente, las de Engels y Bebel, sin
embargo, los ideales feministas del Partido Socialista son bastante tibios,
si exceptuamos los de algunas personalidades. También el anarquismo
ejerce una influencia apreciable.

A diferencia de lo ocurrido en EE.UU., Gran Bretaña y, en menor
medida, en Francia, en el siglo XIX no existió en el Estado español un
movimiento feminista organizado. De hecho comienza a aparecer des-
pués de la guerra del 14 cuando en el resto de Europa había perdido
su vitalidad. Se trata de un feminismo moderado y poco combativo en
comparación con el sufragismo de otros países. Así, la organización más
importante de la época, la Asociación Nacional de Mujeres Españolas

118



Polémicas Feministas

(ANME), fundada por María de Espinosa en 1918, se inspiraba en prin-
cipios moderados, aunque su programa recoge algunas reivindicaciones
interesantes desde el punto de vista feminista 6.

Con la proclamación de la República se abren nuevos horizontes
para las mujeres. Aunque el movimiento feminista que existía era muy
poco numeroso, poco combativo y su actividad era muy limitada co-
mo para ejercer una presión suficiente en favor de los derechos de las
mujeres, sin embargo, no hay que olvidar que el eco de las luchas del
movimiento sufragista en el resto de Europa y los EE.UU. había llega-
do a nuestro país. Aquellas luchas que habían sido protagonizadas por
varios millones de mujeres,que se enfrentaron duramente desde las tri-
bunas, las calles y las cárceles contra unas sociedades que se negaban a
reconocerlas como a personas con el mismo derecho al sufragio que los
hombres. . ., aquellas luchas que habían denunciado la discriminación
de las mujeres no podían dejar de estar presentes entre los principios
democráticos que inspiraba el nuevo régimen republicano.

La mujer en la República

Çon las primeras hojas de los chopos y las últimas flores de los al-
mendros la primavera traía a nuestra República de la mano". La joven
república, inspirada en principios democráticos y laicos, abría para las

6Así, junto a la exigencia de que las mujeres sean elegidas para cargos populares
públicos, o la exigencia de castigo a los malos tratos a la mujer, o la equiparación de los
cónyuges, o la pérdida de la patria potestad a los "malos padres", entre otros, aparecen
en su programa posiciones políticas generales tales como la oposición a "todo pro-
pósito, acto o manifestación que atente contra la integridad del territorio nacional",
inculcando a los niños .el amor a la madre patria única e indivisible. . . 2otros en los
que se manifiestan posiciones claramente burguesas en relación al trabajo; nada rela-
cionado con la sexualidad aparece en su programa, tampoco la exigencia del derecho al
divorcio. (Tomado del Programa de la ANME del libro de Geraldine M. Scanlon, La
polémica feminista en la España contemporánea (1868-1974), Ed. Siglo XXI, Madrid
1976, págs. 357 y ss. 153

119



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

mujeres la posibilidad de alcanzar derechos civiles y políticos que hasta
entonces les habían sido negados.

En la comisión encargada de la redacción del proyecto de Constitu-
ción figuraba una mujer, Clara Campoamor, activa defensora de los
derechos femeninos; asimismo, desempeñaba un pepel importante en
esta comisión el diputado y jurista Jiménez Asúa, cuyas ideas sobre la
emancipación femenina eran bastante avanzadas.

En las Cortes Constituyentes elegidas en junio del 31 había solamen-
te dos mujeres: Victoria Kent, diputada radical socialista, que habría
de desempeñar el cargo de Directora General de Prisiones y la propia
Clara Campoamor, del Partido Radical, que fue también delegada de la
República en la Sociedad de Naciones; en las elecciones parciales cele-
bradas a finales de año salió elegida Margarita Nelken. Estas dos últimas
desempeñarían un activo papel de defensa de los intereses de las mujeres
en el debate constitucional.

La mujer en la legislación
republicana

Además de la declaración general de igualdad sin distinción de sexo o
filiación, la Constitución republicana reconocía el derecho de la mujer
a acceder a empleos y cargos públicos, la igualdad de derechos entre los
hijos nacidos dentro y fuera del matrimonio, la regulación de la investi-
gación de la paternidad y la prohibición de declarar la legitimidad de los
hijos o el estado civil en los documentos de inscripción o filiación. La
Iglesia y los diputados católicos se opusieron a las disposiciones citadas
sobre los derechos de los hijos ïlegítimos", propo niendo, en cambio,
ayuda estatal a las familias numerosas. Uno de los debates más reñidos
fue el que se suscitó en torno al divorcio. Es importante recordar que
el derecho al divorcio y su regulación venían ya reconocidos en el texto
contitucional. Al divorcio se opusieron con todas sus fuerzas los dipu-
tados católicos y la Iglesia. Margarita Nelken argumentó declarando

120



Polémicas Feministas

que sólo el divorcio podía ofrecer a las mujeres garantías de dignidad
personal, pues aunque la mujer estuviese emancipada por la ley, estaba
expuesta a la injusticia en el seno del matrimonio.

La Ley de Divorcio definitivamente aprobada era, a pesar de sus limi-
taciones, una de las más avanzadas de Europa. Reconocía el derecho al
divorcio por mutuo acuerdo sin alegación de causa, o con alegación de
causa justa, a petición de alguna de las partes. Esta exigencia de alegación
de causa justa introdujo el debate sobre el concepto de culpabilidad y
suscitó reacciones en contra que aún hoy conservan actualidad.

El debate sobre el voto enfrentó a los que se oponían al voto para la
mujer (radicales, radical-socialistas y Acción Republicana) con los so-
cialistas, que lo apoyaban, aunque con excepciones significativas, como
la de Indalecio Prieto; el sufragio femenino contó también con el apoyo
de otros grupos republicanos (catalanes, galleguistas). Los republicanos
contrarios al voto femenino argumentaban que éste había de ser mayo-
ritariamente de derechas y por lo tanto pondrían en peligro la propia
existencia de la República; añadían, además, otros argumentos más des-
caradamente antifeministas sobre la inferioridad intelectual o biológica
de la mujer. soloasis El diputado Ovejero, en nombre de los socialistas,
defendía el sufragio femenino, aún -dijo a costa de perder escaños en
las próximas elecciones y apoyándose en la importancia de la educación
política de la mujer: el sufragio serviría "para llamar a la conciencia de
la mujer y convertirla en cooperadora eficaz del resurgimiento e pañol".
El diputado Balbontin argumentó contra las po siciones biológicas de
Marañón, expuestas por Díaz Fer nández, diciendo: "Yo respondere se-
ñalando un hecho más fuerte que todas las teorías biológicas y es el de
que el señor Marañón ha venido a este Parlamento muchas menos veces
que nuestras compañeras Clara Campoamor Victoria Kent y Margarita
Nelken, a pesar de que el señor Marañón está absolutamente libre del
peligro de parir"

Pero el papel decisivo en el debate lo jugó el entusias mo y la capaci-
dad de argumentación de una mujer, Clara Campoamor, en contra de
las posiciones de su propio partido. Clara se enfrentó dialécticamente a

121



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

otra mujer de prestigio, Victoria Kent (Acción Republicana). Aun que
las dos diputadas partían del derecho de la mujer al voto, Victoria Kent
era partidaria de retrasar su concesión por miedo al presumible voto de
derecha femenino. Clara Campoamor, por el contrario, se apoyaba en
la fir me defensa de los derechos de las mujeres y en la confianza en su
capacidad política, así como en los propios principios de la república
democrática. El artículo 34 de la Constitución fue por fin aprobado con
los votos socia listas. Fuera del Parlamento lo apoyaban fundamental-
mente la organización de mujeres ANME, que siguió todo el debate
desde la tribuna aplaudiendo a Clara Campoamor y repartiendo octa-
villas entre los diputados en las que se les llamaba a apoyar el sufragio
femenino.

Posteriormente, con el triunfo de las derechas en las elecciones del 33,
se alzaron muchas voces culpando de ello a los votos femeninos. Clara
Campoamor volvió a argumentar en contra, atribuyendo el triunfo de la
dere cha a su unidad y a la desunión de la izquierda, así como a la desilu-
sión que las vacilaciones de los republicanos estaban causando entre sus
propias filas. Historiadores posteriores confirman esta interpretación
añadiendo, además, la política abstencionista de los anarquistas.

La mujer en la Guerra Civil

La República reconoció importantes derechos civiles y políticos a las
mujeres, aunque no se puede decir que ello significara un cambio radical
en su situación. En 1935, Clara Campoamor comentaba: "La mujer no
ha dado un paso más en el orden civil ni en el administrativo, y en ambos
se ve constantemente arrebatar beneficios, y situaciones que continúan
vinculadas al privilegio masculino, aunque las pruebas de capacidad
hayan sido análogas para los dos sexos".

Sin embargo, el rápido desarrollo de los acontecimientos políticos, el
ascenso de la derecha y el fascismo, que ponían en peligro la República,
lanzaron a muchas mujeres progresistas a la lucha política. Se crearon
organizaciones de mujeres, como las Agrupaciones Femeninas Antifas-

122



Polémicas Feministas

cistas, que si bien no tenían objetivos específicamente feministas, de-
sempeñaron una labor importante en la defensa de las libertades repu-
blicanas y democráticas y una vez que estalló la guerra, se encargaron de
organizar el trabajo de retaguardia y el mantenimiento de la producción,
aunque es obligado señalar que el trabajo de la mujer en la industria se
consideró en todo momento provisional, mientras los hombres comba-
tían en el frente.

En la revolución del 34 en Asturias, participaron con entusiasmo las
mujeres de la clase obrera y sufrieron una durísima represión. En el 36,
fueron muchas las que se incorporaron a las milicias populares, aunque
pronto, a causa de las ideas patriarcales de los dirigentes políticos y con
la formación de un Ejército Regular, fueron enviadas a retaguardia. No
obstante, nombres como el de Aida Lafuente y Lina Odena son hoy un
símbolo de tantas y tantas mujeres que dieron su vida por los ideales
democráticos y republicanos. A ellas dedicamos nuestro emocionado
recuerdo.

Çon las primeras hojas de los chopos, la primavera tejía en los corazo-
nes el lino de la esperanza". Cuarenta años de duro invierno no fueron
capaces de ahogar el recuerdo de aquellas ilusiones de abril.

Y llegó el franquismo. . .

La ideología fascista, de la que en gran parte se nutre el régimen de
Franco, comporta una visión profundamente antifeminista, de desva-
lorización de la mujer y exaltación de la "hombría"(.el hombre es porta-
dor de valores eternos"), unido a una vuelta a los valores religiosos más
tradicionales y más patriarcales. La reafirmación de la familia es uno
de los elementos principales de la moral social del franquismo. En el
Preámbulo de la Ley de 18 de julio de 1938 leemos: .Es consigna de nues-
tra revolución elevar y fortalecer a la familia en su tradición cristiana,
sociedad natural perfecta y cimiento de la nación".

El ideal familiar es profundamente patriarcal; se es tructura en torno
a la autoridad del padre y la subordinación de mujer e hijos. .El padre

123



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

tiene la autoridad en la familia. Esta autoridad le ha sido dada por Dios",
se dice en el libro de Formación del Espíritu Nacional, de obligatoria
enseñanza en la escuela. Las virtudes que han de adornar a la esposa son
la abnegación y la obediencia; su misión es asegurar la felicidad de la
familia sacrificando la suya y adaptándose en todo a su marido, incluso
a sus deseos sexuales (débito conyugal).

La nueva legislación apoya este modelo de familia, Se derogan la Ley
de Divorcio y demás reformas que la República había introducido, que-
dando restablecido el C6digo Civil de 1889. En éste, al contemplar los
deberes de los cónyuges, se establece que .el marido debe proteger a la
mujer y ésta obedecerlo". El marido fija el domici lio conyugal y dispone
de la administración de los bienes, incluso del salario de su mujer. Tam-
bién se restituyen los artículos del Código Penal que la República había
abolido, referentes a crímenes pasionales, adulterio y amancebamiento.

La maternidad es el sagrado destino de la mujer casada y el principal
fin del matrimonio. El Estado nacional sindicalista tenía "voluntad de
Imperio", y la retórica de gran nación se aplica también a una política
demográfica expansionista. Lo mismo que en otros países fascistas, se
conceden premios a la natalidad y privilegios a las familias numerosas.
Evidentemente, se prohibe la difusión y venta de anticonceptivos y se
penaliza duramente el aborto.

La moral sexual es rígidamente puritana para las mujeres: el pudor
y la castidad son las virtudes de las jóvenes, mientras que para los hom-
bres existe una mayor tolerancia. Una muestra de esto la tenemos en la
legislación discriminatoria sobre el adulterio y sobre los hijos ilegítimos.

.El Estado libertará la mujer casada del taller y de la fábrica"(Fuero del
Trabajo, de 9 de marzo de 1938). Fieles a este principio, los legisladores
franquistas establecerán una serie de normas tendentes a obstaculizar
el acceso de la mujer al trabajo asalariado y a facilitar su abandono, leyes
proteccionistas que prohiben el trabajo nocturno y "peligroso"para la
mujer, que establecen la dote por matrimonio si se abandona el trabajo
al casarse, etc.

124



Polémicas Feministas

También se dificulta el acceso de las mujeres a la enseñanza y se frenan
drásticamente los avances de la República en este terreno. Las carreras
de más prestigio quedan cerradas para las mujeres, incluso por ley, co-
mo es la judicatura. Desparece la coeducación en enseñanza primaria
y secundaria; los contenidos, sobre todo en la primaria son claramente
discriminatorios, y se hace obligatorio para niñas y jóvenes la enseñanza
de Hogar en el bachillerato y en la Escuela de Magisterio.

Paralelamente, se impone el Servicio Social obligatorio para todas las
mujeres, excepto para las casadas, Consistía en el estudio de los Princi-
pios Fundamentales del Movimiento y en el aprendizaje de las tareas
domésticas (cocina, costura, trabajos manuales. . .), porque, en palabras
de Pilar Primo de Rivera "se da el caso de que se casan las mujeres sin
tener absolutamente la más mínima idea de cómo se gobierna una casa,
ni de cómo criar a los hijos. Muchas veces el alejamiento de los maridos
del ambiente familiar está provocado por causas tan pequeñas como la
de hacer mal el café o no tener unos muebles cómodos y limpios donde
puedan quedarse tranqui lamente después de comer".

En este empeño por la educación y encuadramiento de la mujer en
el Régimen, se volvieron los ojos a la Alemania nazi y la Italia fascista:
el resultado fue la creación de la Sección Femenina, dependiente del
Movimiento Nacional, cuya misión era encuadrar la actividad social de
la mujer del nuevo Estado, actividad dirigida, sobre todo, a la educación
de las mujeres en su misión de esposas y madres. La influencia alemana
se manifiesta también en un tímido interés, lleno de reticencias, por la
educación física de las jóvenes. Las clases de gimnasia se incluyen en los
planes de enseñanza, pero con constantes advertencias sobre el riesgo
de "perder la feminidad". Pilar Primo de Rivera expresa estas dudas:

"La educación física, que no cabe duda que tiene sus peligros, tiene
también inmensas ventajas, como son la disciplina colectiva, la unidad
cuando hacen ejercicios juntas varias provincias. . . y el peligro que pu-
diera haber para las mujeres de que se aficionasen a presentarse delante
del público con unos trajes que no se acomodan quizá a las normas de
la moral cristiana, o a la cosa, un poco pagana, que tiene en sí de darle

125



Paloma Uría & Empar Pineda &Montserrat Oliván

demasiada importancia a la belleza del cuerpo, está salvada con la vigi-
lancia constante sobre la indumentaria". ¡Y así hicimos gimnasia con
aquellos "pololos"tan sexy!

Lo que está claro para los ideólogos del Régimen es que no existe
igualdad entre los sexos; ni igualdad de capacidades, ni igualdad de de-
rechos. Las teorías igualitarias son fruto del vituperado liberalismo, del
modernismo, de las pervertidas feministas. . . .El verdadero feminismo,
dirá José Antonio, no debiera consistir en querer para las mujeres las
funciones que hoy se estiman superiores, sino en rodear cada vez de
mayor dignidad humana y social a las funciones femeninas".

Y las funciones femeninas, ya hemos visto cuáles eran. Ni siquiera
en los controlados cauces del Régimen de Partido único y de sindicato
vertical tenían cabida las mujeres. Sólo en la familia podía encontrar su
lugar, y alli permanecieron largos años hasta que pudieron comenzar
la lucha antifascista, en las Universidades, en las huelgas mineras, en las
luchas nacionales. Y así comenzó el caldo de cultivo de un nuevo femi-
nismo que tuvo sus primeros brotes en los últimos años del franquismo
y que se abrió camino con ímpetu a la muerte del dictador.

126


